

للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله

راجع اصوله وصححه ووضع هوامشه واعده للطبع الدكتور محمد بلتأجي الاستاذ المشارك بكلية الشريعة بالرياض جامعة الامام محمد بن سعود الاسلامية



## بستع اللع الرحل الرحب



تعتمد هذه الطبعة ــ بصورة أساسية ــ على مخطوطتين كاملتين ورد في كل منهما ما كتبه الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في تفسير آيات من القرآن الكريم ، وهمـــا :

- (أ) بعنوان ( استنباط القرآن ) وهي برقم ٥١٦–٨٦ في مكتبة الرياض السعودية بدخنة .
- (ب) مخطوطة أخرى وجلت عند الشيخ عبد الرحمن بن سحمان رئيس محكمة الدلم ، وقد دون فيها التفسير بخط علي بن سلمان ، وتم الفراغ من تدوينها في عام ١٧٧٦ ه ، وجاء في نهايتها مانصه: « وقع الفراغ من هذه النسخة المباركة في جماد أول باق منه يوم سنة ١٢٧٦ ه ، بقلم علي بن سلمان غفر الله له ولوالديه وللمسلمين والمسلمين والمسلمات آمين » .

وإلى جانب هاتين المخطوطتين الكاملتين فهناك أجزاء من مخطوطات

أخرى ورد فيها شيء من هذا التفسير ، وقد استعين بذلك كله في مراجعة نصوصه .

وقد سبق طبع تفسير الشيخ محمد بن عبد الوهاب للقرآن الكريم – أو طبع أجزاء منه – في ثنايا بعض الكتب ، بيد أنه اكتفى في هذه الطبعات السابقة بذكر نص تفسير الشيخ للقرآن الكريم مجرداً عن نفس الآيات القرآنية التي جاء التفسير لها . وذلك لأن الشيخ – في الأغلب الأعم – كان يكتفى بالإشارة إلى الآيات التي يفسرها عن ذكر نصوصها كاملة ، فيقول مثلا : ومن قوله كذا . . . إلى قوله كذا ، ثم يبدأ في تفسيره .

وأيضاً فإن هذه الطبعات السابقة جاءت مجردة عن تخريج الآيات والأحاديث والترجمة للأعلام وتفسير بعض الكلمات التي تحتاج إلى إيضاح لغوي .. وفي هذا نشير إلى طبعات كتاب (تاريخ ابن غسام) غير المحققة ، أو التي حققها الدكتور ناصر الدين الأسد . كما نشير أيضاً إلى ج ١٠ من (الدرر السنية) الذي ورد فيه التفسير .

ومن أجل مزيد النفع بهذا التفسير – في طبعتنا هذه – فقد تم وضع هوامش له تتضمن نصوص الآيات القرآنية المفسرة ، كما تتضمن أيضاً تخريج الآيات والأحاديث التي وردت في التفسير ، وأيضاً تتضمن تعريفاً ببعض الأعلام الذين وردت لهم أقوال في التفسير ، ممن رأيت أنه يحسن التعريف بهم ، وذلك إلى جانب التعليق على بعض الكلمات .

وينبغي أن ننبه أيضاً على أن الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله قد عرض للكلام عن آيات أخرى كثيرة من القرآن الكريم – غير ما ورد في هذا التفسير – وذلك في سياق تقريره لبعض مسائل العقيدة وما يتصل بها ، ومن ثم جاء كلامه عن هذه الآيات الأخرى في مؤلفاته الاخرى .

وبناء على هذا ، ولئلا يتكرر نفس الكلام في أكثر من مؤلف ـ فقد حاولنا قدر الاستطاعة أن لا يرد هنا (تحت عنوان التفسير) إلا ماكان منطلقه الأساسي أصلا هو التفسير ، وإن توصل به إلى أهداف في العقيدة وتقرير أمور متصلة بها .

وفي الهوامش رمزت بحوف (س) للمخطوطة الثانية ، أما المخطوطة الأولى فأذكرها برقمها .

والله ولي التوفيق وهو حسبنا وإليه المصير .

محمد بلتاجي

ربيع الثاني ١٣٩٨ ه

## سُورُلِ الْفِرْبُ الْمِحْبُ (١٠)

قال شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضي عنه بمنه وكرمـــه :

اعلم أرشدك الله لطاعته ، وأحاطك بحياطته ، وتولاك في الدنيا والآخرة ، أن مقصود الصلاة وروحها ولبها هو إقبال القلب على الله تعالى فيها ، فإذا صليت بلا قلب فهي كالجسد الذي لا روح فيه ، ويدل على هذا قوله تعالى : ( فويل للمصلين . الذين هم عن صلاتهم ساهون )(٢) ففسر السهو بالسهو عن وقتها – أي إضاعته – والسهو عن ما يجب فيها ، والسهو عن حضور القلب ، ويدل على ذلك الجديث الذي في صحيح مسلم أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : ( تلك صلاة المنافق ، تلك صلاة المنافق تلك صلاة المنافق ، يرقب الشمس حتى إذا كانت بين قرني شيطان قام فنقر أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلا)(٣) فوصفه بإضاعة الوقت بقوله : « يرقب أربعاً لا يذكر الله فيها إلا قليلا)(٣) فوصفه بإضاعة الوقت بقوله : « يرقب

<sup>(</sup>١) روى أن الأمير عبد العزيز بن محمد بن سعود كتب إليه ــ وهو إذ ذاك في العيينة ــ يسأله أن يكتب إليه تفسير سورة الفاتحة ، فكتبها له :

<sup>(</sup>۲) سورة الماعون : ٤ ، ٥ .

 <sup>(</sup>٣) صحيح مسلم (كتاب المساجد) ، وقد رواه أيضاً الترمذي (كتاب المواقيت) والنسائي (كتاب الموقيت) .

الشمس » وبإضاعة الأركان بذكره النقر ، وبإضاعة حضور القلب بقوله : « لا يذكر الله فيها إلا قليلا » .

إذا فهمت ذلك فافهم نوعاً واحداً من الصلاة ، وهو قراءة الفاتحة لعل الله أن يجعــل صلاتك في الصلوات المقبولة المضاعفة المكفرة للذنوب .

ومن أحسن ما يفتح لك الباب في فهم الفاتحة حديث أبي هريرة الذي في صحيح مسلم قال سمعت(١) رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول: (يقول الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين ولعبدي ما سأل فإذا قال العبد: (الحمد لله رب العالمين) قال الله: حمدني عبدي ، فإذا قال: (الرحمن الرحيم) قال الله: أثنى علي عبدي ، فإذا قال: (مالك يوم الدين) قال الله: مجدني عبدي ، فإذا قال: (إياك نعبد وإياك نستعين) قال الله: هذا بيني وبين عبدي ولعبدي ما سأل فإذا قال: (اهدنا الصراط المستقيم ، صراط الذين أنعمت عليهم ، غير المغضوب عليهم ولا الضالين) قال الله: هذا لعبدي ولعبدي ما سأل) انتهى الحديث .

فإذا تأمل العبد هذا ، وعلم أنها نصفان : نصف لله وهو أولها إلى قوله : (إياك نعبد) ونصف للعبد دعاء يدعو به لنفسه ، وتأمل أن الذي علمه هذا هو الله تعالى ، وأمره أن يدعو به ويكرره في كل ركعة ، وأنه سبحانه من فضله وكرمه ضمن إجابة هذا الدعاء إذا دعاه بإخلاص وحضور قلب تبن له ما أضاع أكثر الناس .

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم (كتاب الصلاة) ، وقد رواه أبو داود أيضاً (كتاب الصلاة) والترمذي (كتاب التفسير) والنسائي (افتتاح) وابن ماجة (أدب) وهو أيضاً في مسند أحمد ٢٤١-١٠

قد هيئوك لأمر لـو فطنت له فأربأ بنفسك أن ترعى مع الهمل

وها أنا أذكر لك بعض معاني هذه السورة العظيمة لعلك تصلي بحضور قلب ، ويعلم قلبك ما نطق به لسانك ، لأن ما نطق به اللسان ولم يعقد عليه القلب ليس بعمل صالح كما قال تعالى : (يقولون بألسنتهم ما ليس في قلوبهم)(۱) وأبدأ بمعنى الاستعاذة ، ثم البسملة ، على طريق الاختصار والإبجاز ، فمعنى (أعوذ بالله من الشيطان الرجيم ) ألوذ بالله وأعتصم بالله وأستجبر بجنابه من شر هذا العلو ، أن يضرني في ديني أو دنياي ، أويصدني عن فعل ما نهيت عنه ، لأنه أحرص مايكون عن فعل ما نهيت عنه ، لأنه أحرص مايكون على العبد إذا أراد عمل الخير من صلاة أو قراءة أو غير ذلك ، وذلك أنه لا حيلة لك في دفعة إلا بالاستعاذة بالله لقوله تعالى : ( إنه يراكم هو وقبيلة من حيث لا ترونهم )(٢) فإذا طلبت من الله أن يعيذك منه ، واعتصمت به كان هذا سبباً في حضور القلب فاعرف معنى هذه الكلمة ولا تقلها باللسان فقط كما عليه أكثر الناس .

وأما البسملة فمعناها أدخل في هذا الأمر من قراءة أو دعاء أو غير ذلك (بسم الله) لا بحولى ولا بقوتي ، بل أفعل هذا الأمر مستعيناً بالله ، متبركاً باسمه تبارك وتعسالى ، هذا في كل أمر تسمى في أوله من أمر الدين أو أمر الدنيا ، فإذا أحضرت في نفسك أن دخولك في القراءة بالله مستعيناً به ، متبرئاً من الحول والقوة كان هذا أكبر الأسباب في حضور القلب ، وطرد الموانع من كل خبر .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح : ١١ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : ٢٧ .

(الرحمن الرحيم) اسمان مشتقان من الرحمة أحدهما أبلغ من الآخر ، مثل العلام والعليم ، قال ابن عباس : هما اسمان رقيقان أحدهما أرق من الآخر أي أكثر من الآخر رحمة .

وأما الفاتحة فهي سبع آيات: ثلاث ونصصف لله ، وثلاث ونصف للعبد ، فأولها ( الحمد لله رب العالمين ) فاعلم أن الحمد هو الثناء باللسان على الجميل الاختياري ، فأخرج بقوله الثناء باللسان الثناء بالفعل الذي يسمى لسان الحال فللك من نوع الشكر ، وقوله: على الجميل الاختياري أي الذي يفعله الإنسان بإرادته ، وأما الجميل الذي لا صنع له فيه مثل الجمال ونحوه فالثناء به يسمى مدحاً لا حمداً ، والفرق بين الحمد والشكر: أن الحمد يتضمن المدح والثناء على المحمود بذكر محاسنه سواءً كان إحساناً إلى الحامد أو لم يكن والشكر لا يكون إلا على إحسان المشكور ، فمن هذا الوجه الحمد أعم من الشكر ، لأنه يكون على المحاسن والإحسان ، فإن الله يحمد على ما له من الأسماء الحسنى ؛ وما خلقه في الآخرة والأولى ، ولهذا قال : ( الحمد لله الذي لم يتخذ ولداً )(١) الآية وقال : ( الحمد لله الذي خلق السموات والأرض)(٢) إلى غير ذلك من الآيات .

وأما الشكر فإنه لا يكون إلا على الإنعام ؛ فهو أخص من الحمد من من هذا الوجه ؛ لكنه يكون بالقلب واليد واللسان ، ولهـــذا قال تعالى : (اعملوا آل داود شكراً )(٣) والحمد إنما يكون بالقلب واللسان ، فمن هذا الوجه الشكر أعم من جهة أنواعه ، والحمد أعم من جهة أسبابه .

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: ١١١.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام : ١

<sup>(</sup>٣) سورة سبأ : ١٣ .

والألف واللام في قوله: (الحمد) للاستغراق أي جميع أنواع الحمد لله لا لغيره، فأما الذي لا صنع للخلق فيه مثل خلق الإنسان، وخلق السمع والبصر والسماء والأرض والأرزاق وغير ذلك فواضح؛ وأما ما يحمد عليه المخلوق مثل ما يثنى به على الصالحين والأنبياء والمرسلين، وعلى من فعل معروفاً خصوصاً إن أسداه إليك، فهذا كله لله أيضاً بمعنى أنه خلق ذلك الفاعل، وأعطاه ما فعل به ذلك، وحببه إليه وقواه عليه، وغير ذلك من أفضال الله الذي لو نحتل بعضها لم يحمد ذلك المحمود فصار الحمد لله كله بهذا الاعتبار.

وأما قوله: (لله رب العالمين) فالله علم على ربنا تبارك وتعالى ، ومعناه: الإله أي المعبود لقوله: (وهو الله في السموات وفي الأرض (١) أي المعبود في السموات والمعبود في الأرض (إن كل من في السموات والأرض العبود في السموات والمعبود في الآرض (إن كل من في السموات والأرض إلا آتى الرحمن عبداً)(٢) الآيتين ، وأما الرب فمعناه المالك المتصرف وأما (العالمين) فهو اسم لكل ما سوى الله تبارك وتعالى فكل ما سواه من ملك ونبي وإنسي وجني وغير ذلك مربوب مقهور يتصرف فيه ؛ فقير عتاج كلم صامدون إلى واحد لا شريك له في ذلك ، وهو الغني الصمد ، وذكر بعد ذلك ( مالك يوم الدين) وفي قراءة أخرى ( ملك يوم الدين) فذكر في أول هذه السورة التي هي أول المصحف الآلوهية والربوبية والملك ؛ كما ذكره في آخر سورة في المصحف ( قل أعوذ برب الناس . ملك الناس .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ٣ :

<sup>(</sup>٢) سورة مرىم : ٩٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الناس : ١ – ٣.

فهذه ثلاثة أوصاف لربنا تبارك وتعسالى ذكرها مجموعة في موضع واحد في أول القرآن ؛ ثم ذكرها مجموعة في موضع واحد في آخر ما يطرق سمعك من القرآن . فينبغي لمن نصح نفسه أن يعتني بهذا الموضع ، ويبذل جهده في البحث عنه ، ويعلم أن العليم الحبير لم يجمع بينهما في أول القرآن ثم في آخره إلا لما يعلم من شدة حاجة العباد إلى معرفتها ، ومعرفة الفرق بين هذه الصفات ؛ فكل صفة لها معنى غير معنى الصفة الأخرى ، كما يقال : محمد رسول الله ، وحاتم النبين ، وسيد ولد آدم فكل وصف له معنى غير ذلك الوصف الآخر .

إذا عرفت أن معنى الله هو الإله ؛ وعرفت أن الإله هو المعبود ، ثم دعوت الله أو ذبحت له أو ندرت له فقد عرفت أنه الله . فإن دعوت مخلوقاً طيباً أو خبيئاً ، أو ذبحت له أو ندرت له فقد زعمت أنه هو الله ، فمن عرف أنه قد جعل شمسان(۱) أو تاجاً برهة من عمره هو الله ، عرف ما عرفت بنو إسرائيل لما عبدوا العجل ، فلما تبين فهم ارتاعوا ، وقالوا ما ذكر الله عنهم : ( ولما سقط في أيديهم ورأوا أنهم قد ضلوا قالوا لأن يرحمنا ربنا ويغفر لنا لنكونن من الخاسرين )(٢) .

وأما الرب فمعناه المالك المتصرف ، فالله تعـــالى مالك كل شيء وهو

<sup>(</sup>۱) شمسان وتاج — ومثلهما يوسف — رجال كان الناس في عصر الشيخ يعتقدون فيهم الولاية ، ويرفعون لهم من العبادة والدعاء ونحوهما ما لا ينبغي أن يرفع إلا لله عز وجل .

راجع مثلا : رسالة (كشف الشبهات) للشيخ محمد بن عبد الوهاب ص ١٩ و(تاريخ ابن غنام) ص ٧٤٥ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٤٩ .

المتصرف فيه ، وهذا حق ، ولكن أقر به عباد الأصنام الذين قاتلهم رسول الله صلى الله عليه وسلم ، كما ذكر الله عنهم في القرآن في غير موضع كقوله تعالى : ( قل من يرزقكم من السماء والأرض – إلى قوله – فقل أفلا تتقون)(١).

فمن دعا الله في تفريج كربته وقضاء حاجته ، ثم دعا مخلوقاً في ذلك خصوصاً إن اقترن بدعائه نسبة نفسه إلى عبوديته مثل قوله في دعائه (فلان عبدك) أو قول (عبد علي) أو (عبد النبي أو الزبير) فقد أقر له بالربوبية وفي دعائه علياً أو الزبير بدعائه الله تبارك وتعالى وإقراره له بالعبودية ، ليأتي له بخير أو ليصرف عنه شراً مع تسمية نفسه عبداً له ، قد أقر له بالربوبية ، ولم يقر لله بأنه رب العالمين كلهم بل جحد بعض ربوبيته ، فرحم الله عبداً نصح نفسه ، وتفطن فسده المهمات ، وسأل عن كلام أهل العلم ، وهم أهل الصراط المستقيم ، هل فسروا السورة بهذا أم لا ؟

وأما الملك فيأتي الكلام عليه ؛ وذلك أن قوله : (مالك يوم الدين) وفي القراءة الآخرى (ملك يوم الدين) فمعناه عند جميع المفسرين كلهم ما فسره الله به في قوله : (وما أدراك ما يوم الدين . ثم ما أدراك ما يوم الدين . يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً والآمر يومئذ لله )(٢) .

<sup>(</sup>١) سورة يونس: ٣١ ونصها: (قل: من يرزقكم من السماء والأرض أمّن بملك السمع والأبصار ومن نخرج الحيَّ من الميت ويخرج الميت من الحي ومن يدبر الأمر؟ فسيقولون: الله ، فقل: أفلا تتقون؟).

<sup>(</sup>۲) سورة الانفطار : ۱۷ – ۱۹ .

فمن عرف تفسير هذه الآية وعرف تخصيص الملك بذلك اليوم ، مع أنه سبحانه مالك كل شيء ذلك اليوم وغيره ، عرف أن التخصيص لهذه المسألة الكبيرة العظيمة التي بسبب معرفتها دخل الجنة من دخلها ، وبسبب الجهل بها دخل النار من دخلها . فيالها من مسألة لو رحل الرجل فيها أكثر من عشرين سنة لم يوفها حقها ، فأين هذا المعنى والإيمان بما صرح به القرآن ، مع قوله صلى الله عليه وسلم(۱) : «يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنك من الله شيئاً » من قول صاحب(۲) البردة :

إذا الكريم تحسلي باسم منتقم عمداً وهو أوفى الخلق بالذمم فضلا وإلا فقسل يا زئة القدم

ولن يضيق رسول الله جاهك بي فإن لي ذمة منــــه بتسميتي إن لم تكن في معادي آخذا بيدي

فليتأمل من نصح نفسه هذه الأبيات ومعناها ، ومن فتن بها من العباد ، وممن يدعى أنه من العلماء ، واختاروا تلاوتها على تلاوة القرآن :

<sup>(</sup>١) روى في : سنن النسائي ، كتاب الوصايا ، وفي سنن الدارمي ، كتاب الرقاق ، وانظر أيضاً : صحيح البخاري ، كتاب الوصايا ، ومسند أحمد ١ -- ٢٠٦ .

<sup>(</sup>٢) هو شرف الدين محمد بن سعيد الصنهاجي المصري ، منسوب إلى بوصير في بني سويف بمصر ، شاعر له ديوان مطبوع ، وأشهر شعره قصيدة البردة ومطلعها :

أمن تذكر جيران بذي سلم مزجت دمعاً جرىمن مقلةبدم وقد ولد عام ٦٠٨ ه وتوفي عام ٦٩٦ ه . أنظر مثلا : فوات الوفيات —٣٦٩ ، ٣٦٩ .

هل بجتمع في قلب عبد التصديق بهذه الأبيات والتصديق بقوله: (يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً والأمر يومئذ لله) وقوله: (يافاطمة بنت محمد لا أغني عنك من الله شيئاً » ؟ لا والله ، لا والله ؛ لا والله إلا كما يجتمع في قلبه أن موسى صادق ، وأن فرعون صادق وأن محمداً صادق على الحق ، وأن أبا جهل صادق على الحق . لا والله ما استويا ولن يتلاقيا حتى تشيب مفارق الغربان .

فمن عرف هذه المسألة وعرف البردة ، ومن فتن بها عرف غربة الإسلام ، وعرف أن العداوة واستحلال دمائنا وأموالنا ونسائنا ، ليس عند التكفير والقتال ، بل عند قوله : التكفير والقتال ، بل عند قوله : (لا تدعوا مع الله أحداً )(۱) وعند قوله : (أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب )(۲) وقوله : (له دعوة الحق والذين يدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء )(۳) فهذا بعض المعاني في قوله : (مالك يوم الدين) بإجماع المفسرين كلهم ، وقد فسرها الله سبحانه في سورة (إذا السماء انفطرت) كما قدمت لك .

واعلم أرشدك الله أن الحق لا يتبين إلا بالباطل كما قيل :

وبضدها تتبن الأشياء

فتأمل ما ذكرت لك ساعة بعد ساعة ، ويوماً بعد يوم وشهراً بعد شهر ،

<sup>(</sup>١) سورة الحن: ١٨ ونصها (وأن المساجد لله فلا تدعوا مع اللهأحداً ) .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء : ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة الرعد : ١٤ .

وسنة بعد سنة لعلك أن تعرف ملة أبيك إبراهيم ودين نبيك فتحشر معهما ؛ ولا تصد عن الحوض يوم الدين ، كما يصد عنه من صد عن طريقهما . ولا تصد عن الحوض يوم القيامة ، ولا تزل عنه كما زل عن صراطهما المستقيم في الدنيا من زل ، فعليك بإدامة دعاء الفاتحة مع حضور قلب وحوف وتضرع .

وأما قوله: (إياك نعبد وإياك نستعين) فالعبادة كمال المحبة وكمال الخضوع ، والخوف والذل ، وقدم المفعول وهو إياك ، وكرر للاهتمام والحصر أي لا نعبد إلا إياك ، ولا نتوكل إلا عليك ، وهذا هو كمال الطاعة ؛ والدين كله يرجع إلى هذين المعنين ، فالأول التبرؤ من الشرك ، والثاني التبرؤ من الخول والقوة فقوله: (إياك نعبد) أي إياك نوحد ، ومعناه أنك تعاهد ربك أن لا تشرك به في عبادته أحداً ، لا ملكاً ولا نبياً ولا غيرهما ، كما قال للصحابة: (ولا يا مركم أن تتخذوا الملائكة والنبين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون)(١) فتأمل هذه الآية واعرف ما ذكرت لك في الربوبية ، أنها التي نسبت إلى تاج ومحمد بن شمسان ؛ فإذا كان الصحابة لو يفعلونها مع الرسل كفروا بعد إسلامهم فكيف بمن فعلها في تاج وأمثاله ؟

وقوله: ( وإياك نستعين ) هذا فيه أمران أحدهما سؤال الإعانة من الله وهو التوكل والتبري من الحول والقوة . وأيضاً طلب الإعانة من الله كما مرّ أنها من نصف العبد .

وأما قوله: ( اهدنا الصراط المستقيم ) فهذا هو الدعاء الصريح الذي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : ٨٠.

هو حظ العبد من الله ، وهو التضرع إليه والإلحاح عليه أن يوزقه هـــذا المطلب العظيم ، الذي لم يعط أحد في الدنيا والآخرة أفضل منه ، كما من الله على رسوله صلى الله عليه وسلم بعد الفتح بقوله: (ويهديك صراطاً مستقيما)(١) والهداية ها هنا التوفيق والإرشاد ، وليتأمل العبد ضرورته إلى هذه المسألة ، فإن الهداية إلى ذلك تتضمن العلم والعمل الصالح على وجه الاستقامة والكمال والثبات على ذلك إلى أن يلقى الله .

والصراط الطريق الواضح والمستقيم الذي لا عوج فيه ، والمراد بذلك الدين الذي أنزله الله على رسوله صلى الله عليه وسلم وهو (صراط الذين أنعمت عليهم) وهم رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، وأنت دائماً في كل ركعة تسأل الله أن يهديك إلى طريقهم ؛ وعليك من الفرائض أن تصدق الله أنه هو المستقيم ، وكلما خالفه من طريق أو علم أو عبادة ، فليس بمستقيم ، بل معوج . وهذه أول الواجبات من هذه الآية ، وهو اعتقاد فلك مجملا فليت بالقلب ؛ وليحذر المؤمن من خدع الشيطان ، وهو اعتقاد فلك مجملا وتركه مفصللا ، فإن أكفر الناس من المرتدين يعتقدون أن رسول الله صلى الله عليه وسلم على الحق وإنما خالفه باطل؛ فإذا جاء بما لا تهوى أنفسهم فكما قال تعالى : (فريقاً كذبوا وفريقاً يقتلون) (٢) .

وأما قوله : (غير المغضوب عليهم ولا الضالين ) فالمغضوب عليهم هم

<sup>(</sup>١) سورة الفتح : ٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة : ٧٠ ونصها : ( لقد أخذنا ميثاق بني إسرائيل وأرسلنا إليهم رسلا كلما جاءهم رسول بما لا تهوى أنفسهم فريقاً كذبوا وفريقاً يقتلون ) .

العلماء الذين لم يعملوا بعلمهم ، والضالون العاملون بلا علم ، فالأول صفة اليهود ،والثاني صفة النصارى . وكثير من الناس إذا رأى في التفسير أن اليهود مغضوب عليهم وأن النصارى ضالون ، ظن الجاهل أن ذلك مخصوص بهم ، وهو يقر أن ربه فارض عليه أن يدعو بهذا الدعاء ، ويتعوذمن طريق أهل هذه الصفات ، فياسبحان الله كيف يعلمه الله ويختار له ، ويفرض عليه أن يدعو به دائماً مع ظنه أنه لا حذر عليه منه ، ولا يتصور أنه يفعله ، هذا من ظن السوء بالله . والله أعلم ، هذا آخر الفائحة .

أما آمين فليست من الفاتحة ، ولكنها تأمين على الدعاء ، معناها اللهم استجب ، فالواجب تعليم الحاهل لئلا يظن أنها من كلام الله ؛ والله أعلم .

وهذه مسائل مستنبطة من سورة الفاتحة ؛ استنبطها شيخ الإسلام محمد ابن عبد الوهاب رحمه الله تعـالى .

الأولى : (إياك نعبد وإياك نستعين) فيها التوحيد ، الثانية : ( اهدنا الصراط المستقيم) فيها المتابعة ، الثالثة : أركان الدين الحب والرجاء والحوف ، فالحب في الأولى والرجاء في الثانية والحوف في الثالثة .

الرابعة هلاك الأكثر في الجهل بالآية الأولى أعني استغراق الحمد واستغراق ربوبية العالمين ، الخامسة أول المنعم عليهم وأول المغضوب عليهم والضالين ، السادسة ظهور الكرم والحمد في ذكر المنعم عليهم ، السابعة ظهور القسدرة والمجد في ذكر المغضوب عليهم والضالين ، الثامنة : دعاء الفساتحة مع قوله لا يستجاب الدعاء من قلب غافل . التاسعة : قوله : ( صراط الذين أنعمت عليهم ) فيه حجة الإجماع .

العاشرة ما في الجملة من هلاك الإنسان إذا وكل إلى نفسه ؟ الحادية عشرة : ما فيها من التنبيه على بطلان ما فيها من التنبيه على بطلان الشرك ، الثالثة عشرة التنبيه على بطلان البدع ، الرابعة عشرة آيات العاتحة كل آية منها لو يعلمها الإنسان صار فقيها ، وكل آية أفرد معناها بالتصانيف ، والله سبحانه وتعالى أعلم .





## المنافعة المناسبة

## وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى :

قوله تعالى : (واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر ــ إلى قوله ــ ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون )(١) فيه مسائل :

الأولى: كون أناس من أهل الكتاب إذا وقعت المسألة وأرادوا إقسامة الدليل عليها تركوا كتاب الله كأنهم لا يعلمون ، واحتجوا بما في الكتب الباطلة .

الثانية : أن من العجب احتجاحهم بذلك على رسول من الرسل.

الثالثة : أن الكلام يدل على أنهم يعلمون لقولة : (كأنهم لايعلمون) .

<sup>(</sup>۱) قال تعالى : (واتبعوا ما تتلوا الشياطين على ملك سليمان وما كفر سليمان ولكن الشياطين كفروا يعلمون الناس السحر وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت وما يعلمان من أحد حتى يقولا إنما نحن فتنة فلا تكفر فيتعلمون منهما ما يفرقون به بين المرء وزوجه وما هم بضارين به من أحد الا بإذن الله ويتعلمون ما يضرهم ولا ينفعهم ولقد علموا لمن اشتراه ماله في في الآخرة من خلاق ولبئس ما شروا به أنفسهم لو كانوا يعلمون) ، مورة البقرة : ١٠٧ .

الرابعة : أن المسائل الباطلة قد تنسب إلى الأنبياء كذباً عليهم .

الخامسة : أن الكتب الباطلة قد تضاف إلى بعض الصديقن .

السادسة : أن ذلك مما تتلوا الشياطين على زمان الأنبياء ، كما وقع أشياء في زمن النبي صلى الله عليه وسلم .

السابعة : أن الشياطن مزجت به الحق في زمن سليمان .

الثامنة : بيان ضلال من ضل ممن يدعي العلم في شأن سليمان ممن نسب ذلك إليه واستحسنه ؛ أو قدح في سليمان كما ضل أناس كثير في علي لما قُـــــِل عثمان .

التاسعة : أن من فعل السحر كفر ولو عرف أن باطل .

العاشرة : أن الشياطين يعلمونه الناس .

الحادية عشرة : أن العبد لو بلغ ما بلغ في العلم فلا يأمن مكر الله .

الثانية عشرة : لا ينبغي له التعرض للفتن وثوقاً بنفسه ، بل يسأل الله العافيـــة .

الثالثة عشرة : سعة علم الله ومغفرته ورحمته .

الرابعة عشرة : بجعل بعض نظره إلى القضاء والقدر .

الخامسة عشرة : أن النساء من أكبر الفتن .

السادسة عشرة : أن طاعة الهوى جماع الشركما أن مخالفته جماع الخير . السابعة عشرة : أن الشرك الأكبر مما مخطر بالبال .

الثامنة عشرة : أن التلفظ بالشرك بكلمة واحدة لا يشترط في كفر من تكلم بها عقيدة القلب ولا عدم الكراهة للشرك .

التاسعة عشرة : أن المتكلم لا يعذر ولو أراد أن يقضي به غرضاً مهماً . العشرون : أن قتل النفس أعظم من الزنا .

الحادية والعشرون : أن المعاصى بريد الكفر .

الثانية والعشرون : أن بعضها بجر إلى بعض .

الثالثة والعشرون. أن عقوبة المعصية قد تكون أكبر مما يظن العالم.

الرابعة والعشرون: أن قبول التوبة بلا عذاب لا يحصل لكل أحد ، بل هو فضل من الله .

الخامسة والعشرون: أن من النعم تعذيب العبد بذنبه في الدنيــــا . السادسة والعشرون: حسن الظن بالله .

السابعة والعشرون : القاعدة التي هي خاصية العقـــل وهو ارتكاب أدنى الشرين لدفع أعلاهما . وتفويت أدني الخيرين لتحصيل أعلاهما .

الثامنة والعشرون: أن السحر نوعان.

التاسعة والعشرون: أن له تأثيراً لقوله: (يفرقون به بين المرء وزوجه) الثلاثون: الإرشاد إلى التوكل بكونه لا يضر أحداً إلا بإذن الله.

الحادية والثلاثون : أن في من يدعي العلم من اختار كتب السحر على كتاب الله .

الثانية والثلاثون : أنهم يعارضون به كتاب الله .

الثالثة والثلاثون : أن اتباع كتاب غير كتاب الله ضلال .

الرابعة والثلاثون : لا تأمن الكتب ولا من ينتسب إلى العلم على دينك .

الخامسة والثلاثون : أن فساد العلماء يفسد الرعية .

السادسة والثلاثون: أن السحر وقع في زمن خلافة النبوة حتى أن عمر وغيره أمر بقتل الساحر ولم يستتبه كما استتاب المرتد.

السابعة والثلاثون : أن الحسد سبب لردكتاب الله .

الثامنة والثلاثون : أن الحاسد قد يبغض الناصح ويسعى في قتله .

التاسعة والثلاثون : أن الحسد يحمله على رد حظه من الله في الدنيا والآخرة .

والأربعون : أنه من أخلاق اليهود .

الحادية والأربعون : أن المحسود يرفعه الله على الحاسد .

الثانية والأربعون : أن بالطاعة خير الدنيا والآخرة ، وبالمعصية العكس .

الثالثة والأربعون : أن في من ينتسب إلى العلم من يختار الكفر على الإيمان مع علمه أن من اختاره لا حظ له في الآخرة .

الرابعة والأربعون : أن الإنسان يجتمع فيه الضدان يعلم ولا يعلم .

الخامسة والأربعون : بيان غبنهم والتسجيل على فرط جهلهم في هذا الشراء .

السادسة والأربعون : أن السبب في هذا الشرك اشتراء شيء خسيس تافه من الدنيا . السابعة والأربعون : أنهم لمحبتهم ما هم عليه من الجاهلية وغرامهم به نبذواكتاب الله الذي عندهم وراء ظهورهم كأنهم لا يعرفونه .

الثامنة والأربعون: أن الذي حملهم على هذه العظائم أنه أتاهم أمر من الله موافق لدينهم لكن مخالف لعادتهم الجاهلية.

التاسعة والأربعون : الفرق بين المعجزات والكرامات ؛ وبين ما يفعله الشياطن تشبهاً بذلك وتشبيهاً .

الخمسون : التنبيه على قول الصحابي : أو يأتي الخير بالشر(١)؟ وجوابه صلى الله عليه وسلم .

الحادية والحمسون: أنه لا ينبغي للإنسان أن ينكر ما لم يحط به علمه ؟ فقد ضل بالتكذيب بهده القصة فتام (٢) من الناس لظنهم أنها تخالف ما علموه من الحق ؟ وتكلم بسببها ناس في نبي الله سليمان بن داود عليه السلام.

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخارى (في الجهاد والزكاة والرقاق)، ورواه مسلم في كتاب الزكاة ، وابن ماجة في الفتن ، وأحمد في مسنده ج ٣ ص ٧ ، ٢١ وفي جواب النبي صلي الله عليه وسلم (إن الخير لا يأتي إلا بالخير ولسكن الدنيا خضرة حلوة . . . ) .

 <sup>(</sup>۲) الفثام: الجماعة من الناس. ولا واحد له من لفظه. راجع مثلا:
 لسان العرب.

وقوله تعالى: ( ود كثير من أهل الكتاب لو يردونكم من بعد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق فاعفوا واصفحوا حتى يأتي الله بأمره إن الله على كل شيء قدير . وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وما تقدموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله إن الله بما تعملون بصير )(١) فيه مسائل :

الأولى: : كون أناس ينتسبون إلى العلم والدين يجري منهم هذا عمداً جراءة على الله ، وما أكثر من ينكر هذا .

الثانية : التنبيه على كثرة هذا الصنف .

الثالثة : كون المنتسب إلى العلم يقضي إضلال غيره إذا عجـــز عنه .

الرابعة : أن سبب هذا الأمر الغريب هو الحسد لا خوف مضرة ولا طلب مصلحة .

الخامسة : أن المنتسب إلى العقل والعلم قد يسعى فيما يعلم أنه مصلحة لدنياه ليزيله ، وفيما يعلم أنه مضرة لدنياه ليأتي به ، فإنهم يعلمون أن زوال المفاسد وحصول المصالح في هـــذا الدين ، وكانوا يستفتحون به قبل مجيئه على من ظلمهم ؛ فلما جاءهم حملهم الحسد على ما ذكر .

السادسة : أن الحسد قد يكون سبباً للكفر كما وقع هؤلاء ولإبليس .

السابعة : ذكر العفو الذي هو من أسباب العز وقهر الخصم ، كما ورد في الحديث .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ١٠٩ - ١١٠ .

الثامنة : الرفق في الأمر وفعله بالتدريج كما فعل عمر بن عبد العزيز .

التاسعة : أنه سبحانه يمهل ولا بهمل .

العاشرة : الإشعار بالنسخ قبل وقوعه .

الحادية عشرة : تسلية المظلوم المحسود .

الثانية عشرة: التنبيه على العلة.

الثالثة عشرة : أن الظالم الحاسد يذله الله كما جرى لهؤلاء إلى يسوم القيامة .

وقوله: (إن الله على كل شيء قدير) فيه:

الرابعة عشرة : وهي الاستدلال بالصفات على الأفعال .

الخامسة عشرة : وهي الاستدلال بالقدرة على ما لا يظن وقوعه .

السادسة عشرة: وهي الاستدلال بها على جعل العفو سبباً لعز العافي وذلة المعفو عنه ، عكس ما يظن الأكثر ، وأما الاستدلال بها على ما كذب به الجهال استبعاداً مثل عذاب القبر وغيره أو مثل الصراط والميزان وغيرهما ، أو ما يجري في الدنيا من تبديل الأحوال من الغنى إلى الفقر وضده ، ومن الذل إلى العز وضده ، فأكثر من أن يحصر .

ولكن من أحسن ما فيها المسألة السابعة عشرة: وهي : تنبيه أعلم الناس على أشكل المسائل بقوله: ( إن الله على كل شيء قدير ) والله سبحانه وتعالى أعلم ، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً ؟ كلما ذكره الذاكرون وغفل عن ذكره الغافلون.

وقال: ذكر بعض ما في قوله تعسالى: (قل أتحاجوننا في الله وهو ربنا وربكم) إلى قوله: (يعملون)(١) من بيان الحق وإبطال الباطل.

الأولى: إذا كانت المحاجة في الله سبحانه من أقرب ما يكون إليه من المختلفين في مسألة التوحيد، وبيان ذلك بمعرفة الله تعالى فيما اجتمعنا وإياكم عليه، ومعرفة حالنا وحالكم في المسألة، وذلك أنا مجمعون على استوائنا وإياكم في العبودية، بخلاف ملوك الدنيا، فإن بعض الناس يكون أقرب إليهم من بعض بالقرابة وغيرها، وبحن مجمعون أيضاً أنه لا يظلم أحداً من عبيده، بل كل نفس ( لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت)(٢)، بخلاف ملوك الدنيا فإنهم يأخذون مال هذا ويعطونه هذا ؛ فإذا كان الأمر كذلك فكيف تلحون أنكم أولى بالله منا، ونحن له مخلصون وأنم به مشركون؟ وكيف يظن به أنه يساوي بين من قصده وحده لا شريك له، ومن قصد غيره وأعرض عنه ؟ وهل يظن عاقل أو سفيه برجل من بني آدم خصوصاً إذا كان كريماً، أن من قصده وضاف عنده يكرهه ولا يضيفه، ويخص

<sup>(</sup>۱) قال تعالى: (قل: أتحاجوننا في الله وهو ربنا وربكم ولنا أعمالنا ولكم أعمالكم ونحن له مخلصون . أم تقولون إن إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط كانو هودا أو نصارى قل: أأنتم أعلم أم الله ومن أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله وما الله بغافل عما تعملون . ثلك أمة قد خلت لها ماكسبت ولكم ماكسبتم ولا تسألون عما كانوا يعملون) سورة البقرة : ١٣٩ - ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: ٢٨٦.

بالرضا والكرامة والضيافة من أعرض عنه وضاف عند غيره ، مع استواء الحميع في القرب منه والبعد ؟ هذا لا يظن في الآدمي فكيف يظن برب العالمين ؟ فتبين بقضية العقل أن ما جاءت به الرسل من الإخلاص هو الموافق للعقل ، وما فعل المشركون هو العجاب المخالف للعقل ، فيا لها من حجة ما أعظمها وأبينها ، لكن لمن فهمها كما ينبغي .



وقال الشيخ رحمه الله : ذكر بعض ما في قوله تعسالى : ( وإذ ابتلى ابراهيم ربه بكلمات فأتمهن )(١) إلى الجزء ، ففي الآية الأولى مسائل :

الثانية : إذا كان يبتلي الأنبياء هل يفعلونه أم لا ؟ فكيف بغيرهم ؟

الثالثة : الثناء على إبراهيم بأنه أتم الكلمات التي ابتلاه بها ، وقيل : إن الله لم يبتل أحداً بهذا الدين فأتمه إلا إبراهيم ، ولهذا قال : ( وإبراهيم الذي(٢) وفي ً) .

الرابعة : أنه سبحانه جازاه على ذلك بأمور منها أنه جعله للناس إماماً ؛ ولما علم عليه السلام كبر هذه العطية سألها للذرية وهي الخامسة .

السادسة : أن الله أجابه أن هذه المرتبة لايناها ظالم ولو من ذرية الأنبياء .

السابعة : أن هذا يدل على أن الإمامة في الدين تحصل لغير الظالم فليست عضتصة .

الثامنة : معرفة قدر هذه المرتبة التي أكرم بها وهي الإمامة في الدين . وأما الآية الثانية(٣) ففيها مسائل :

<sup>(</sup>١) قال تعسالى : (وإذ ابتلى إبراهيم ربه بكلمات فأتمهن قال : إني جاعلك للناس إماماً قال : ومن ذريتي قال : لا ينال عهدي الظالمين ) سورة البقرة : ١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة النجم : ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( وإذ جعلنا البيت مثابة للناس وأمُناً واتخذوا من مقام إبراهيم مصلى وعهدنا إلى إبراهيم وإسماعيل أن طهرا بيبي للطائفين والركع السجود) سورة البقرة : ١٢٥ .

الأولى : كونه سبحانه جعل البيت الذي بناه إبراهيم مثابة مع المشاق العظيمة ، وذلك من الآيات .

الثانية : أنه جعله أمناً عند الكفار ، وذلك من أعجب الآيات .

الثالثة : أمره أن يتخذ من مقام إبراهيم مصلى ، وهذا من الخصائص ، فيتفطن المؤمن لشبهة المبتدعة ؛ لأنه لا يجوز أن يتخذ من مقام غيره مصلى .

الرابعة : أن فيها الرد على أهل الكتاب الذين لا يعظمونه مع ما فيه من الآيات ، ومع ما عندهم من العلم بذلك .

قال : وأما الآية الثالثة (١) ففيها مسائل :

الأولى: ذكره أنه عهد إلى إبراهيم وإسماعيل أن يطهراه لهذه الطائفة ، ولذلك أنزل الله: ( إنما المشركون نجس فلا يقربوا المسجد الحرام)(٢).

الثانية : أن فيها الرد على أهل الكتاب والمشركين .

الثالثة : العجب العجاب معاكستهم هذا الأمر ، فلا يردون عنه إلا الطائفة المأمور بتطهيره لهـــم .

الرابعة : أنه نعتهم بالطواف والركوع والسجود والعكوف ، فدل على أن نفس العكوف فيه عبادة .

الخامسة : أن التقدم عند الله بالأعمال الصالحة لا بالنسب ، فأمره بتطهيره لهم وإن لم يكونوا من ذريته وأمره بطرد ذريته عنه إذا لم يكونوا كذلك . وأما الآية الرابعة(٣) ففيها مسائل :

<sup>(</sup>١) انظر الهامش السابق .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة : ٢٨ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( وإذ قال إبراهيم رب اجعل هذا بلدا آمناً وارزق أهله من الثمرات من آمن منهم بالله واليوم الآخر قال ومن كفر فأمتعه قليلا ثم أضطره إلى عذاب النار وبئس المصير ) سورة البقرة : ١٢٦ .

الأولى : دعوة إبراهيم أن يجعله آمناً ، ولا يناقض تحريمه يوم خلق الله السموات والأرض .

الثانية : دعوة إبراهيم للبلد وأهله بالأمن والرزق .

الثالثة : الآية العظيمة في إجابة هذه الدعوة .

الرابعة : تخصيصـــه بها من آمن بالله واليوم الآخر .

الخامسة قوله: (ومن كفر) فلما دعا بأمر الدين منع الله الظالم من ذريته ، ولمسا خص بالأمر الآخر من آمن قال الله: (ومن كفر) وذلك للفرق بن الدارين .

والسادسة : أنه لما أخبر أن ذلك للمؤمن وغيره فقد يتوهم منه كرامة الحميع ، فأخبر أنه لو عم العاصي فيه بالأمن والرزق فإنه يضطره إلى عذاب النار .

السابعة : أن المجاورة عنده كما أنها تنفع المطيع فهي تضر العاصي لقوله : (ثم أضطره إلى عذاب النار ) ولذلك انتقل ابن عباس منها إلى الطائف .

وأما الآية الخامسة(١) ففيهـــا مسائل :

الأولى : التصريح بأن الاثنين بنيـــاه .

الثانية : جلال الله وعظمته في قلوب الذين يعرفونه لدعوتهما بالقبول ، وكان بعض السلف لما قرأها جعل يبكي ويقول : ما بال خليل الله يرفع قواعد بيت الله ومخاف أن لا يقيله .

الثالثة: توسلهما بالصفات.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( وإذ يرفع إبراهيم القواعد من البيت وإسماعيل ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم . ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكناً وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم ) سورة البقرة : ۱۲۷ – ۱۲۸ .

الرابعة : طلبهما أن يرزقهما الله الإسلام وهما هما ؛ والغفلة عن هذه الكلمة من العجائب .

الخامسة : إشراكهما في الدعوة بعض الذرية ففيها رغوب المؤمن وحرصه على صلاح ذريته .

السادسة : طلبهما أن يعلمهما المناسك ففيهما حرصهما على العمل بالنص مع عصمتهما .

السابعة : طلبهما أن يتوب عليهما وهما هما ؛ ففيهما خوفهما من الذنوب .

الثامنة: التوسل بالصفات.

التاسعة : التعليل بكونه ( التواب الرحيم ) ولولا ذلك لاستحقا العقوبة .

العاشرة : الرد على المشركين وأهل الكتاب .

الحادية عشرة : أن دعوتهما بهذه النعمة التي هي أعظم النعم للذرية جعلها الذرية من أعظم المصائب .

وأما الآية السادسة(١) ففيها مسائل :

الأولى : دعوتهما للذرية ببعثة الرسول ، فكانت عندهم أعظم البلاء مع دعواهم أنهم على ملتهما .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم ) سورة البقــرة : ۱۲۹ .

الثانية : أنهما أرادا بذلك أن يعلمهم الكتاب والحكمة ويتلو عليهم الآيات ويزكيهم ؛ قيـــل : إن استماع التلاوة والنزكي بها فرض عبن ؛ وأما علم الكتاب والحكمة ففرض كفاية .

الثالثة : أن نسبة الزكاة إلى السبب لا بأس بها مع أن المزكي في الحقيقة هو الله وحده .

الرابعة : التوسل بالصفات .

وأما الآية السابعة(١) فهي من جوامع الكلم وأظهر البراهين فنذكر شيئاً من ذلك :

الأولى: أنه بيّن أن ملة إبراهيم هي الإسلام ؛ ومنه تعظيم البيت وحجه، ومع إقرار علماء أهل الكتاب لذلك يرغبون عنه ؛ وهذه مسألة مهمة يدل عليه قوله: « ومن رغب عن سنتي فليس مني»(٢) .

الثانية : أن أكثر الناس رغبوا عن اسم الإسلام ، وعندهم لا فضيلة فيه ، ولا بد عندهم من نسبة دين خاصة .

الثالثة : أعجب من ذلك أنهم لا يعرفون معنى الإسلام (وعندهم لا فضيلة فيه)(٣) بل هذا عندهم صورة لا معنى لها .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ومن يرغب عن ملة إبراهيم إلا من سفه نفسه ولقد اصطفيناه في الدنيا وإنه في الآخرة لمن الصالحين ) سورة البقرة : ١٣٠ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري ، كتاب النكاح ، ورواه أيضاً مسلم وأبو داود والدارمي وأحمد .

<sup>(</sup>٣) زيادة من المخطوطة ٥١٦ –٨٦.

الرابعة : أعجب من الجميع أنهم إذا بين لهم معناه اشتد إنكارهم لذلك مع قراءة هذه الآية وأمثالها .

الخامسة : التي سيق الكلام لأجلها أنك إذا عرفت ملته فالواجب الاتباع لا مجرد الإقرار مع المرغوب عنها .

السادسة : أن من فعل ذلك(١) لم يضر إلا نفسه .

السابعة : أن ذلك في غاية الجهل والسفه الواضح مع ادعائهم الكمال في العلم .

الثامنة : كيف يطلب أفضل من طريقة ، والله سبحانه هو الذي اصطفاه، ووعده في الآخرة ما وعده بسبب طريقه .

وأما الآية الثامنة(٢) ففيها مسائل :

الأولى أن مسألة الإسلام الذي هو سبب الكلام والخصومة أن الله سبحانه هو الذي أمره بذلك .

الثانية : أنه استجاب لله فيما أمره فقال : ( أسلمت لرب العالمن ) .

الثالثة: وصفه ربه سبحانه بما يوضح المسألة ، وهو الربوبية للعالم كله ، فانظر رحمك الله تعالى إلى هذا التقرير والثناء والتوضيح للإسلام ؛ مع حقارته وإنكاره عند من يقرأ هذه الآيات وما بعدها .

<sup>(</sup>١) في س (لايضر).

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( إذ قال له ربه أسلم قال : أسلمت لرب العالمين ) سورة البقرة : ۱۳۱ .

وأما الآية التاسعة(١) ففيها العجب العجاب .

الأولى : أن الله سبحانه ذكر أن ابراهيم وصى بالإسلام ابنيه وهما هما .

الثانية : أن يعقوب وصى بها بنية وهم هم .

الثالثة : تحريضه الذرية على ذلك بأن الله الذي اختاره لهم فلا ترغبوا عن اختيار الله .

الرابعة: أن مع هذا التقرير الواضح عند من بدعى كمال العلم ، ويدعى النباع المللة أحقر الطرائق ولا مدح فيه ، ولا يصير من المسكوت عنه إلا من رغب عنه إلى اسم غيره ، وإلا من اقتصر عليه اتخذوه هزوا ، فاعتقدوا غاية جهله ، بل أفتوا بكفره وقتله .

والخامسة قوله: ( فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون) فحرضهم على لزوم ذلك إلى الممات ، وعدم الزيادة عليه لما في طبع الإنسان من طلب الزيادة خصوصاً مع طول الأمل.

وأما الآية(٢) العاشرة ففيها مسائل :

الأولى : وصية يعقوب عند الموت ولم يكتف بما تقدم .

الثانية : لبنيه وهم هم .

<sup>(</sup>١) قوله تعـــالى : ( ووصّى بها إبراهيم بنيه ويعقوب يا بني إن الله اصطفى لكم الدين فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون ) سورة البقرة : ١٣٢ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (أم كنتم شهداء إذ حضر يعقوب الموت إذ قال لبنيه : ما تعبدون من بعدي ؟ قالوا : نعبد إلهك وإله آبائك إبراهيم وإسماعيل وإسحاق إلها واحداً ونحن له مسلمون) سورة البقرة : ١٣٣ .

الثالثة : أنه لشدة التحريض وكبر الأمر عنده أخرجه مخرج السؤال .

الرابعة : أنه قال : ( من بعدي ) لأن الغالب أن الأتباع بعد موت كبيرهم ينقصون .

السادسة : قولهم : (إله واحد) يعنون للخلائق كلهم ، لكن متبع مهتد وضال .

الثامنة : ذكرهم له أن ذلك الإسلام لله وحده لا شريك له ؛ ليس لك ولا لآبائك منه شيء .

التاسعة : أن العم أب لأن اسماعيل عمه لكن مع التغليب .

العاشرة : أن ذلك من أوضح الحجج على ذريتهم مع إقرارهم بذلك ، ومع هذا يزعمون أنهم على ملتهم مع تركها وشدة العداوة لمن اتبعها .

الحادية عشرة : أن فيها رداً عليهم في المسألة الخاصة ، وهي اتخاذ الأحبار والرهبان أرباباً .

وأما الآية الحادية عشرة(١) ففيها مسائل :

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسألون عما كانوا يعملون ) سورة البقرة : ۱۳۶ .

الأولى : المسألة التي ضل بها كثير وهي ظنهم أن صلاح آبائهم ينفعهـــم .

الثانية : البيان أن الذي ينفع الإنسان عمله .

الثالثة : أن الذي يضره عمله ولا يضره معصية أبيه وابنه .

وأما الآية الثانيةعشرة(١): ففيها مسائل وهي من جوامع الكلم أيضاً :

الأولى: أن من دعا إلى أي ملكة كانت وهي من الملل المملوحة السالم أهلها قيل له: بل ملة إبراهيم لأنها إن كانت باطلة فواضح ؛ وإن كانت صحيحة فملة إبراهيم أفضل ، كما قال صلى الله عليه وسلم: «أحب الأديان إلى الله الحنيفية السمحة »(٢).

الثانية : وهي ثما ينبغي التفطن لها أنه سبحانه وصفها بأن إبراهيم حنيفاً بريئاً (٣) من المشركين ، وذلك لأن كلا يدَّعيها فمن صدَّق قوله بالفعل وإلا فهو كاذب .

الثالثة : أن الحنيف معناه الماثل عن كل دين سوى دين الإسلام لله .

الرابعة : أن من الناس من يدعي أنه لا يشرك وأنه مخلص ، ولكن لا يتبرأ من المشركين ، وملة إبراهيم الجمع بين النوعين .

 <sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (وقالوا : كونوا هوداً أو نصارى تهتدوا قل : بل
 ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين ) سورة البقرة : ۱۳۵ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (كتاب الإيمان) ، ورواه الترمذي وأحمد أيضاً.

<sup>(</sup>٣) في س (بري).

وأما الآية الثالثة عشرة(١) ففيها مسائل :

الأولى أمر الله سبحانه أن نقول : ما ذكر في الآية ، وليس هذا من إظهار العمــــل الذي إخفاؤه أفضل .

الثانية : الإعسان بجميع المنزَّل.

الثالثة: عدم التفريق بينهم .

الرابعة : التصريح بالإسلام .

والخامسة : التصريح بإخلاص ذلك لله، وليس هذا من الثناء على النفس، بل من بيان الدين الذي أنت عليه ، ولهذا قال بعض (٢) السلف : ينبغي لكل أحد أن يعلِّم هذه الآية أهل بيته وخدمه .

وأما الآية الرابعة عشرة(٣) ففيها مسائل :

الأولى قوله : ( فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا ) فيها التصريح أن الإعان هو العمــــل .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( قولوا : آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون) سورة البقرة : ١٣٦ .

<sup>(</sup>٢) في س (قال ابن عباس).

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فإن آمنوا بمثل ما آمنتم به فقد اهتدوا وإن تولوا
 فإنما هم في شقاق فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم ) سورة البقرة : ١٣٧ .

الثانية : أن هذا الكلام في غاية(١) إنصاف الحصم .

الثالثة: أن الذي لا ينقاد له ليس داؤه جهالة بل مشاقة.

الرابعة : أنك إذا أنصفته وأصر فهو سبب لانتقام الله منه .

الخامسة : الاستدلال بالصفات .

وأما الآية الخامسة عشرة(٢) ، ففيها مسائل الأولى :

قوله : ( صبغة الله ) أي دين الله فدل على أن ذلك هو العمل .

الثانية : الدلاله الوضحة وهو أنه لا أحسن من الدين الذي تولى الله بيانه والأمر به .

الثالثة : أنكم أيها الخصوم إن افتخرتم بإسلامكم للأنبياء والصالحين فإسلامنا لله وحده ، ومعنى ذلك لزوم هذا الدين الذي تولى الله بيانه .

وأما الآية السادسة (٣) عشرة ففيها مسائل:

الأولى: أمر الله لنا أن نحاجهم بهذه الحجة القاطعة: فإذا كان الله رب الحميع ، وأيضاً أنه باقراركم ( أنه )(١) عدل لا يظلم بل كل عامل

<sup>(</sup>١) زيادة من المخطوطة ١٦هـ٨٦..

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة ونحن له عابدون )
 سورة البقرة : ۱۳۸ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( قل : أتحاجوننا في الله وهو ربنـــا وربكم ولنا أعمالنا ولكم أعمالكم ونحن له مخلصون ) سورة البقرة : ١٣٩ .

<sup>(</sup>٤) زيادة من المخطوطة ١٦٥ | ٨٦ .

فعمله له ، وافترقنا في كوننا قاصدينه مخلصين له الدين وأنتم قصدتم غيره ؟ فكيف يساوي بيننا وبينكم أو يخص بكرامته من أعرض عنه دون من قصده ؟ هذا لا يدخل عقل عاقل .

الثانية : أن الخصوم محاجتهم في الله لا في غيره مع فعلهم هذا في هذه الخصومة .

وأما الآية السابعة عشرة(١) ففيها مسائل :

الأولى: إن كانت الخصومة في الصالحين ودعواهم أنهم على طريقهم ، فهم لا يقدرون أن يدّعوا أن رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه على طريقتهم ؛ بل يصرحون أنهم على غيرها ولكن يعتذرون أنهم لا يقدرون عليها فكيف هذا التناقض ؟ يدعون أنهم تابعوهم مع تحريمهم اتباعهم ، وزعمهم أن أحداً لا يقدر عليه !

الثانية : قوله : (أنتم أعلم أم الله ) فهذه لا يقدر أحد أن يعارضها فإذا سلمها وسلم لك أن العلم الذي أنزله الله ليس هو لعدم القدرة فهذا الذي عليه غيره ، وهذا إلزام لا محيد عنه .

الثالثة: أن منهم من يعرف الحق ويكتمه خوفاً من الناس مع كونه لا ينكره ، فلا أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله ، فكيف بمن جمع مع الكتمان دفعها وسبها وتكفير من آمن بها ؟

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( أم تقولون إن إبراهيم وإسماعيل وإسحق ويعقوب والأسباط كانوا هوداً أو نصارى قل : أأنتم أعلم أم الله ؟ ومن أظلم ممن كتم شهادة عنده من الله وما الله بغافل عما تعملون ) سورة البقرة : ١٤٠ .

الرابعة : الوعيد بقوله : ( وما الله بغافل عما تعلمون ) والله أعلم . وقال أيضاً رحمه الله تعالى :

وأما قوله : ( أم تقولون أن ابراهم واسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط) الآية(١) فهذه حجة أخرى ، وبيانها أنا إذا أجمعنا على الإمام والأثمة أنهم ومن اتبعهم على الحق ، ومن خالفهم فهو على الباطل ، فهذه أيضاً مثل التي قبلها ، فإذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه والآثمة بعدهم قد أجمعنا أنهم ومن اتبعهم على الحق ، ومن خالفهم فهو على الباطل . فنقول: هذه المسألة التي اختلفنا وإياكم فيها هل: رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه على قولنا أو على قولكم ؟ فإذا أقروا أن دعاء أهل القبور والبناء عليها ، وجعل الأوقاف والسدنة عليها من دين الجاهلية ، فلما بعث الله محمداً صلى الله عليه وسلم نهى عن ذلك كله ، وهدم البناء الذي جعلته الجاهلية على القبور ، ونهى عن دعاء الصالحن وعن التعلق عليهم ، وأمر بإخلاص الدعوة لله ، وأمر بإخلاص الاستعانة لله ؛ وبلغنا عن الله أنه يقول: ( لا تدعوا مع الله أحداً )(٢) ومضى رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصــحابه والتابعون وأتباعهم ، والأثمة وأصــحابهم على ذلك ؛ ولم محدث هذا إلا بعد ذلك ، أعنى دعاء غير الله والبناء على القبور ، وما يتبع ذلك من المنكرات ؛ فكيف تقرون أنْ رسول الله صلى الله عليه وسلم

<sup>(</sup>١) نفس الآية السابقة ، وهي الآية ١٤٠ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) سورة الجن : الآية ١٨ ، ونصها (وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحدا) .

وأصحابه والأئمة بعدهم على ما نحن عليه ، ثم تنكرونه أعظم من إنكار دين اليهود والنصارى ، مع إقراركم أنه الدين الذي عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه والأثمسة ؟ أم كيف تنصرون الشرك وما يتبعه ، وتبذلون في نصره النفس والمال مع إقراركم أنه دين الجاهلية المشركين ؟ هذا هو الشيء العجاب ، لا جعل الآلهة إلها واحداً ، يا أعداء الله لو كنتم تعقلون!! وليس هذا في هذه المسألة وحدها بل كل مسألة اختلفنا وإياهم فيها ، وأقروا أن ما نحن عليه هو الذي عليه رسول الله صلى الله عليه وسلم وأصحابه ؛ فهذه الحصومة فيها واقعة فاصلة لها .

فإن أقروا بذلك ولكن زعموا أن الناس أحدثوا أموراً تقتضي حسن ما هم عليه كقولهم: هذه بدعة حسنة فيها من المصالح كذا وكذا ؟ وفي تركها من المفاسد كذا وكذا ، فيجاوبون بالمسألة الثالثة ، وهي قوله: (أأنتم أعلم أم الله) فإذا كان رسول الله صلى الله عليه وسلم بإقراركم أوصانا بقوله: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة »(۱) فقد أقررتم أنه أمر بلزوم ما أمرتم بتركه، وأنه نهى عما أمرتم بفعله ؛ مع إقراركم أنه أوصى بهذه الوصية عند وقوع الاختلاف في أمنه ، مع إقراركم أنه لا ينطق عن الهوى إن هو إلاوحي يوحى ، فالله سبحانه قد علم ما يحدث في خلقه إلى يوم القيامة ، ومع هذا أمر بطاعة رسوله الذي أقررتم به وأنتم تشهدون أنه قاله ؛ فإذا بان لك أن الأولى ، في الأمر بالإخلاص والنهي عن الشرك ، وأن الثانية في الأمر بلزوم

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود في كتاب السنة ، كما رواه الترمذي وابن ماجه وأحمد ، ورواه الدارمي في مقدمة سننه .

السنة والتهي عن البدعة ، بان لك أن هذا هو تقرير القاهدتين اللتين عليهما مدار الدين ، وهما : لا يعبد إلا الله ، والثانية لا يعبد إلا بمسا شرع ، فالأولى قوله : « إنما الأعمال بالنيات »(١) والثانية قوله : « من عمل هملا ليس عليه أمرنا فهو رد »(٢).

فإن كان المحاج لا يقر ببعض ذلك بل أنكر شيئاً من تفاصيل ما ذكرنا ، فهي المسألة الرابعة وهو قوله: (ومن أظلم عمن كتم شهادة عنده من الله) فإذا كان هذا في الكاتم مع المحبة وتمنى ظهوره ، ولكن أحب الدنيا عليه ، فكيف بالكاتم المبغض ؟ فإن كان يدعى أنه لم يفعل ذلك وأنه تابع لهذا الحق لكنه يكتم إيمانه كمؤمن آل فرعون مع معرفتك أنه كاذب فهي المسألة الخامسة ، وهي أن تقول له: (وما الله بغافل عما تعملون ) فإن أقر بهذا كله ولكنه استروح إلى أنه من ذرية رسول الله صلى الله عليه وسسلم أو أنهم جيرانه أو غير ذلك من الأسباب مثل مدحه الإمام الذي ينتسب إليه ، أو أصحابه فهي المسألة السادسة وهي قوله : (تلك أمة قد خلت لها ما كسبت ولكم ما كسبتم ولا تسألون عما كانوا يعملون) (٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري ، كتاب الوحي ، وكتاب العتق ، ومناقب الأنصار ، وكتاب الطلاق ، كما رواه مسلم وأبو داود والنسائي وابن ماجه .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري ، كتاب الاعتصام ، وكتاب البيوع ، وكتاب الصلح . كما رواه مسلم وأبو داود وابن ماجه وأحمد .

<sup>(</sup>٣) الآية : ١٤١ من سورة البقرة .

## المارية العبائم الذي

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله في قوله تعالى: (ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً في من دون الله) الآيتين(١) إذا عرفت أن سبب نزولها قول أهل الكتاب: نحن مسلمون نعبد الله إلا إن كنت تريد أن نعبدك ، عرفت أنها من أوضح ما في القرآن من تقرير الإخلاص ، والبراءة من الشرك ، ومن أعظم ما يبن لك طريق الآثمة المهديين من الآثمة المضلين ، وذلك أن الله وصف أئمة الهدى بالنفي والإثبات ، فنفي عنهم أن يأمروا أتباعهم بالشرك بهم ، أو بالشرك بالملائكة والآنبياء وهم أصلح المخلوقات ، وأثبت أنهم يأمرون أتباعهم أن يصيروا ربانيين ، فإذا كان من أنزله الله بهذه المنزلة لا يتصور أن يأمر أتباعه بالشرك به ولا بغيره من الآنبياء والملائكة ، فغيرهم أظهر وأظهر .

وإذا كان الأمر الذي يأمرهم به كونهم ربانين تبين طريقة الأنبياء وأتباعهم من طريقة أثمة الضلال وأتباعهم ، ومعرفة الإخلاص والشرك ،

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: (ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عباداً لي من دون الله ولكن كونوا ربانيين بما كنتم تعلمون الكتاب وبما كنتم تدرسون. ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبين أرباباً أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون) سورة آل عمران: ٧٩ ــ ٨٠.

ومعرفة أثمة الهدى وأثمة الضلال أفضل ما حصّل المؤمن ، لكن فيه من البيان قول اليهود: إلا إن كنت تريد أن نعبدك كما عبدت النصارى عيسى ، وقول النصارى: تريد ذلك أي إلا إن كنت تريد أن نعبدك كما عبدت اليهود عزيراً! إن عبادة غير الله من أنكر المنكرات ببديهة العقل ، ولكن الهوى يعمي ويصم .

وفيه معرفة الإنسان بعيب عدوه ، ولا يعرف ما فيه من ذلك العيب بعينه ولو كان فيه أضعافاً مضاعفة ، وفيه ما على من قرأ القرآن من الحق من تعلم معانيه ، وفيه أن عليه أن يعمل به ؛ وفيه أن يكون ربانياً ، وفيه أن ذلك بسبب درس الكتاب وعلمه وتعليمه ، وفيه أن المسلم إذا أشرك بالأنبياء والصالحين كفر بعد إسلامه ، وفيه معرفة أعداء رسول الله صلى الله عليه وسلم بما هو عليه من العدل والتواضع كيف يتفوهون له بهذا الكلام ، وهم تحت يده محتاجون له ، وفيه أن من أشرك بشيء فقد اتخذه رباً ، وفيه أن قوله في القرآن : (من دون الله) ليس كما يقول الجاهلون لأن أهل الكتاب لا يتركون عبادة الله .

وقوله عز وجل: ( وإذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة) الآيتين(١) فيه ما هو من أبين الآيات للخاص والعام. وكونه صلى الله عليه وسلم مذكوراً مبشَّراً به في كتب الآنبياء ، وفيه حجة على أن دعوته عامة

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( وإذ أخذ الله ميثاق النبين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمن به ولتنصرنه قال: أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصرى ؟ قالوا : أقررنا قال : فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين . فمن تولى بعد ذلك فأولئك هم الفاسمقون) سورة آل عمران : الآنتان ۸۱ – ۸۲ .

في الظاهر والباطن ، وفيه أن الإيمان به لا يكفي عن نصرته ، بل لا بد من هذا وهذا ، وفيه أخذه تعالى الميثاق على الأنبياء بذلك دليل على شدته إلا على من يسره الله عليه ، وفيه أن من آتاه الله الكتاب والحكمة أحق بالانقياد للحق إذا جاء به من بعده ، بخلاف ما عرف من حال الأكثر من ظنهم أنه لو اتبعه غيرهم فهو نقص في حقهم ؛ وفيه مزيد التأكيد بقوله : (أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري) وفيه إشهادهم مع شهادته سبحانه ؛ وفيه أن من تولى بعد ذلك فجرمه أكبر ، وفيه أن الآخر مصدق لما معهم لا مخالف له .

فإذا كان هذا في أهل الملل فكيف بأهل الملة الواحدة إذا ضلوا ثم جاءهم من يرشدهم إلى دينهم الذي أنزل الله عليهم ، وهو الذي ينتحلونه ؟ فإن تولوا بعد معرفته فأولئك هم الفاسقون . فإن جمعوا مع التولي تكذيبه ، وإن جمعوا مع التكذيب الاستهزاء ؛ فإن جمعوا مع ذلك عداوته الشديدة ، فإن أضافوا إلى ذلك تكفير من صدَّق كتابهم ونبيهم واستحلال دمه وماله ، فإن أضافوا إلى ذلك كله أتباع دين المشركين أعداء نبيهم ؛ ونصروه بما قدروا عليه ، وبذلوا النفوس والأموال في نصرته ؛ وعداوة دين نبيهم وإزالته من الأرض ، حتى لا يذكر فيها فالله المستعان .

و( الحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله لقد جاءت رسل ربنا بالحق )(١) .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف : الآية : ٤٣ .

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعـــالى : ومن قوله : (يأيها الله النين آمنوا إن تطبعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب ـــ إلى قوله ــ وما الله يريد ظلماً للعالمين )(١) فيه مسائل : الأولى ؛ معرفة سبب النزول يدل على شدة الحاجة لهـــا فإذا احتاجوا فكيف بغيرهم .

الثانية : الخوف على مثلهم الردة بذلك ، فكيف بمن دونهم .

الثالثة : أن فيمن أوتي الكتاب من يدعو إلى الردة مثل ما أن فيهم من يدعو إلى الله .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (يأيها الذين آمنوا إن تطيعوا فريقاً من الذين أوتوا الكتاب يردوكم بعد إيمانكم كافرين . وكيف تكفرون وأنم تتلى عليكم آيات الله وفيكم رسوله ومن يعتصم بالله فقد هدى إلى صراط مستقيم . يأيها الذين آمنوا اتقوا الله حق تقاته ولا تموتن إلا وأنم مسلمون . واعتصموا بحبل الله جميعاً ولا تفرقوا واذكروا نعمة الله عليكم إذكنتم أعداء فألف بين قلوبكم فأصبحتم بنعمته إخواناً وكنتم على شفا حفرة من النار فأنقذكم منها كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تهتدون . ولتكن منكم أمة يدعون إلى الحير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون . ولاتكونوا كالذين تفرقوا واختلفوا من بعد ما جاءهم البيتنات وأولئك لهم عذاب عظيم . يوم تبيض وجوه وتسود وجوه فأما الذين أسودت وجوههم أكفرتم بعد إيمانكم فذوقوا العذاب بما كنتم تكفرون . وأما الذين ابيضت وجوههم فيها خالدون . تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله في رحمة الله هم فيها خالدون . تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق وما الله يريد ظلماً للعالمن ) سورة آل عمران ١٠٠٠ ـ ١٠٨ .

الرابعة : التصريح بأن ذلك بعد الأعمان .

الخامسة: لطف الله تعالى بعبده بدعوتهم بهذا الوصف.

السادسة : استبعاد الكفر ممن تتلى عليهم آيات الله وفيهم رسوله ، فإذا مضت الثانية فالأولى باقية .

السابعة : أن آيات الله لا نظير لهـا في دفع الشر في سائر الكلام ، كما أن رسوله لا نظير له في الأشخاص في دفع ذلك .

الثامنه: الرد على أعداء الله الذين زعموا أن القرآن لا يفهم معناه.

التاسعة : أن الاعتصام بالله جامع .

العاشرة : أن الطرق فيها المعوج وفيها المستقيم .

الحادية عشرة : ذكر حق تقاته .

الثانية عشرة: لطافة الخطاب.

الثالثة عشرة : لزوم الإسلام إلى الممات .

الرابعة عشرة : فيه التنبيه على قوله : « لا ترجعوا بعدي كفارآ يضرب بعضكم رقاب بعض »(١) لأن ذلك سبب النزول .

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري في صحيحه (كتاب العلم ، وكتاب الحج، وكتاب المغازي ، وكتاب الأدب ، وكتاب الحدود ، وكتاب الفتن ) ، كا رواه مسلم (كتاب الإيمان) ، وأبو داود (سنة) ، والترمذي (فتن) ، والنسائي (تحريم) ، وابن ماجه (فتن) ، والدارمي (مناسك) ، ومسند أحمد ١ – ٢٣٠ .

الخامسة عشرة : كون الإسلام طاعة الرسول ومعصية أولئك .

السادسة عشرة: خوفك من الردة وإن كنت من الصالحين.

السابعة عشرة: ذكر الاعتصام بحبل الله وهو القرآن ؛ ففيه دليل على أنه عصمة.

الثامنة عشرة : الأمر بالاجتماع على ذلك .

التاسعة عشرة : تأكيده ما تقدم بالنهي عن الافتراق ، وفيه تذكيرهم بالنعمة التي هم فيها بعد تلك البلية .

العشرون : تذكيرهم بالنعمة العظمى وهي إنقاذهم من النار بعد أن كانوا على شفا حفرة منها .

الحادية والعشرون : ذكره هذا البيان الواضح في آياته .

الثانية والعشرون : أن الفائدة في تعليم العلم تذكر المتعلم واهتداؤه .

الثالثة والعشرون : ذكر الأمر بطائفة متجردة للدعوة إلى الخيروالأمر بالمعروف والنهى عن المنكر .

الرابعة والعشرون : تخصيصها بالفلاح .

الخامسة والعشرون : نهيهم عن مشابهة الذين تفرقوا واختلفوا من بعد عيء الآيات .

السادسة والعشرون : فيه دليل على أن الله ذكر لنا من البينات في دواء هذا الداء ما فيه الشفاء .

السابعة والعشرون : وعيد من ارتكب هذا المنهى عنه بالعذاب الأليم . الثامنة والعشرون : بياض الوجوه وسوادها . التاسعة والعشرون : أن الذين اسودت وجوههم الذين كفروا بعد إعامهم ففيه أن الواقعة كفر بعد الإعان أو تجسر إليه .

الثلاثون: الوعد الجزيل لمن سلم من ذلك.

الحادية والثلاثون : التذكر أن هذه النصائح والمواعظ هي آيات الله .

الثانية والثلاثون : أنه سبحانه يتلوها على رسوله لأجلنا .

الثالثة والثلاثون: تذكرنا بأن تلك التلاوة بالحق.

الرابعة والثلاثون : الاعتذار بأنه لا يريد ظلم أحد من العالمين .

الخامسة والثلاثون : تذكرنا بأن له ما في السموات وما في الأرض.

السادسة والثلاثون : تذكيرنا بالرجوع إليه .





## ٩

وقال الشيخ محمد أيضاً رحمه الله تعالى : وأما قوله تعالى : (قل أرأيتكم إن أتاكم عذاب الله أو أتتكم الساعة أغير الله تدعون إن كنم صادقين. بل إياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إن شاء وتنسون ما تشركون)(١) فيها من المسائل :

الأولى: أمره سبحانه وتعالى بمحاجتهم بهذه الحجة الواضحة للجاهل والبليد، لكن بشرط التفكر والتأمل، فياسبحان الله ما أقطعها من حجه ؛ وكيف يخالف من أقرَّ بها ؟

الثانية : إذا تحققت معنى هذا الكلام مع ذكر الله تعالى له في مواضع من كتابه عرفت الشرك الأكبر وعبادة الأوثان .

وقول بعض أثمة المشركين : إن الذي يفعل في زماننا شرك لكنه شرك أصغر في غاية الفساد ، فلو نقدر أن في هـــذا أصغر أو أكبر لكان فعل أهل مكة مع العزى ؛ وفعل أهل الطائف مع اللات وفعل أهل المدينة مع (٢)

 <sup>(</sup>١) سورة الأنعام الآيتان ٤٠ – ٤١.

<sup>(</sup>٢) العزى واللات ومناة : أصنام من حجارة كان المشركون يعبدونها ويزعمون أنها تشفع لهم عند الله ، وقد ورد ذكرها في قوله تعالى : (أفرأيتم اللات والعزى . ومناة الثالثة الأخرى) سورة النجم ١٩ – ٢٠ .

مناة هو الأصغر ، وفعل هؤلاء هو الأكبر : ولا يستريب في هذا عاقل إلا أن طبع الله على قلبه .

الثالثة: أن إجابة دعاء مثل هؤلاء وكشف الضر عنهم لا يدل على محبته فسم ، ولا أن ذلك كرامة ؛ وأنت تفهم لو يجري شيء من هذا في زماننا على يدي بعض الناس ما يظن فيه من أن ما يدعي العلم مع قراءتهم هذا ليلاً ونهساراً.

الرابعة : معرفة العلم النافع والعلم الذي لا ينفع ، فمع معرفتهم أن ما يكشفه إلا الله ، ومع معرفتهم بعجز معبوداتهم ونسياتهم إياها ذلك الوقت يعادون الله هذه المعاداة ، ويوالون آلهتهم تلك الموالاة ، قال تعالى : (أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون)(١).

وأما قوله تعالى : (ولقد أرسلنا إلى أمم من قبلك) إلى قوله : (والحمد لله رب العالمين )(٢) ففيها مسائل :

<sup>(</sup>١) سورة النحل: الآية ٧٢.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ولقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فأخذناهم بالبأساء والضراء لعلهم يتضرعون . فلولا إذ جاءهم بأسنا تضرعوا ولكن قست قلوبهم وزين لهم الشيطان ماكانوا يعملون . فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون . فقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين ) سورة الأنعام : الآبتان ٤٢ ـ ٤٥ .

الأولى : ذكر سنته سبحانه في خلقه .

الثانية : أن ذلك تسليط البأساء وهو القحط والمجاعة ، والضراء وهي الأمراض .

الثالثة: أن الله سبحانه أخبرنا بمراده أنه سلط ذلك عليهم ليتوبوا فيحصلون سعادة الدنيا والآخرة ، وليس مراده تعذيبهم على عظم جهالتهم وعتوهم كيف لم يتضرعوا لما جاءهم ذلك ، يعرفك أن هذا من أعظم الجهالة والعتسو".

الرابعة: ذكر السبب الذي منعهم من ذلك مع اقتضاء العقل والطبع له ، وهو قسوة القلب ، وكون عدوهم زين لهم ما أغضب الله عليهم فلم يعرفو ا قبحها ، بل استحسنوها .

الخامسة : أنهم لما فعلوا هذه العظيمة فتحت عليهم أبواب كل الدنيا فيافًا من مسألة .

السادسة : أنهم استبشروا بعدابهم كما استبشر قوم لوط بمجيء أضيافه .

السابعة : أنه لم يأخذهم حتى وقع الفرح .

الثامنة : أن ذلك الأخذ بغتـة .

التاسعة : أنهـم بعـد ذلك النعمة .

العاشرة : أنه سبحانه المحمود على إنعامه على أوليائه ونصرهم .

وأما قوله تعالى : (قل لا أقول لكم عندي خزائن الله)(١) إلى قوله: (لتستبن سبيل المجرمين) ففيها مسائل :

الأولى: أمر الله سبحانه رسوله أن يخبرهم بأنه بريء ممن ادعى خزائن الله .

الثانية : إخبارهم البراءة ممن ادعى علم الغيب .

الثالثة : إخبارهم بالبراءة من دعوى أنه ملك ؛ وانت ترى من ينتسب إلى العلم كيف اعتقاده في هذه المسائل المعاكسة .

الرابعة : اقتصاره على ما يوحى إليه ، واليوم العلم عند أكثر الناس هـــو هـــو .

الخامسة : أن الذي يقتصر على الوحي هو البصير ، وضده الأعمى ،

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (قل: لا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أعلم الغيب ولا أقول لكم إني ملك إن أتبع إلا ما يوحى إلي قل: هل يستوي الأعمى والبصير أفلا تتفكرون. وأنذر به الذين يخافون أن يحشروا إلى ربهم ليس لمم من دونه ولي ولا شفيع لعلهم يتقون. ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ما عليك من حسابهم من شيء وما من حسابك عليهم من شيء فتطردهم فتكون من الظالمين. وكذلك فتنا بعضهم ببعض ليقولوا: أهؤلاء من الله عليهم من بيننا أليس الله بأعلم بالشاكرين ؟ وإذا جاءك الذين يؤمنون بآياتنا فقل: سلام عليكم كتب ربكم على نفسه الرحمة أنه من عمل منكم سوءاً بجهالة ثم تاب من بعده وأصلح فأنه غفور رحيم . وكذلك نفصل الآيات ولتستبين سبيل المجرمين) سورة الأنعام ٥٠ ـ ٥٥.

وَمَن يَدَعِي العَلَمُ بِالْعَكُسِ فِي هَذَهُ الْمُسَالَةُ وَالَّتِي قَبْلُهَا ، وَلَسْتَ أَعْنِي العَمَلُ بَل عَقِيدَةُ القَلْبِ .

السادسة : حثه سبحانه على التفكر الذي هو باب العلم كما حث عليه سبحانه في غير موضع .

السابعة : الإنذار الخاص لهذه الطائفة المنعوتة بهذين الوصفىن .

الثامنة : أن من فقدهما لم تنفعه النذارة .

التاسعة : فائدة الإنذار وثمرته ، واحتياج هذه الطائفة له .

العاشرة : النهى عن طرد المتصفن بما ذكر .

الحادية عشرة : عظم شأن صلاة العصر والصبح .

الثانية عشرة : عظمة الإخلاص .

الثالثة عشرة : كون الأمر اليسبر كثيراً كبيراً مع الإخلاص .

الرابعة عشرة: ذكر القاعدة الكلية المأخوذة منها هذه الجزئية وهي: ( لا تزر وازرة وزر أخرى )(١) .

الحامسة عشرة : أن طردهم يخاف أن يوصـــل الرجل الصالح إلى درجة الظالمن ، ففيه التحذير من إيذاء الصالحن .

السادسة عشرة : حسن النية في ذلك ليس عذراً .

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام : ١٦٤ ، والإسراء ١٥ ، وفاطر : ١٨ ، والزمر :٧ والنجــــم : ٣٨ .

السابعة عشرة : أن منعهم الجلوس مع العظماء في مجلس العلم هو الطرد المذكور .

الثامنة عشرة : ذكر فتنته سبحانه بعض خلقه ببعض .

التاسعة عشرة: ذكر بعض الحكمة في ذلك.

العشرون : أن من ذلك رفعة من لا يظن الناس فيه ذلك .

الحادية والعشرون : أن الدين إن صح فهو المنة العظيمة التي لا تساويها من الدنيــــا .

الثانية والعشرون : أن من الفتنة حرمانه سبحانه من لا يظن الناس أنه يحسرمه .

الثالثة والعشرون: المسألة العظيمة الكبيرة، وهي الاستدلال بصفات الله على ما أشكل عليك من القدرة، لأنه سبحانه رد عليهم ما وقع في أنفسهم من استبعاد كون الله حرمهم، وخص هؤلاء بالكرامة.

الرابعة والعشرون: جلالة هذه المسألة، وهي مسألة علم الله لأنه سبحانه رد بها على الملائكة لما قالوا: ( أتجعـــل فيها من يفسد فيها ويسقك الدماء)(١) الآية، ورد بها على الكفار الجهال في هذه الآية كما ترى.

الخامسة والعشرون: أنه متقرر عند الكفار عبدة الأوثان منكري البعث أن الله سبحانه حكيم يضع الأشياء في مواضعها، والأشعرية يزعمون أنه لا يفعل شيئاً لشيء.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الآية ٣٠ .

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله : قوله تعالى : (قل أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله كالذي استهوته الشياطين في الأرض حيران له أصحابه يدعونه إلى الهدي ائتنا قل إن هدى الله هو الهدى وأمرنا لنسلم لرب العالمين . وأن أقيموا الصلاة واتقوه وهو الذي إليه تحشرون . وهو الذي خلق السموات والأرض بالحق — إلى قوله —(١) وهو الحكيم الحبير) فيه(٢) مسائل تجاوب بها من أشار عليك بشيء تصير به مرتداً .

الأولى: (أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا) يعني كيف كيف تدبر عن هذا وتقبل على هذا ؟

الثانية : (ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله) كيف إذا تصور التائه في المهامة التي تهلك إذا هدى إلى الطريق ، ورأى بلده ينحرف على أثره في المهلكة ؟

<sup>(</sup>۱) قوله تعـــالى : (وهو الذي خلق السموات والأرض بالحق ويوم يقول كن فيكون قوله الحق وله الملك يوم ينفخ في الصور عالم الغيب والشهادة وهو الحكم الحبر ) سورة الأنعام : ۷۰ ــ ۷۳ .

<sup>(</sup>۲) في المخطوطة ٥١٦ – ٨٦ « ففيه أربعة عشر جواباً لمن أشار عليك بموافقة السواد الأعظم على الباطل لما فيه من مصالح الدنيا والهرب من مضارها ، لكن ينبغي أن تعرف أولا أن الكلام مأمور به مؤمن فقيه » . وفيها أيضاً بعض الاختلاف في هذه الأجوبة . وسنوردها بعد الانتهاء مما ورد في المخطوطة الأخرى .

الثالثة : مشابهة من استجاب إلى الغيالان إذا دعته مع علمه بأنها ستهلكه .

الرابعة : إذا زعم الداعي أنه ناصح مرشد للهدي مع علمك أنه مضاد لهدى الله قولك : (إن هدى الله هو الهدى) .

الخامسة : إجابتك إياه أني مأمور بالإسلام لرب العالمين ، كيف أوافقك على التبرؤ من ذلك ؟

السادسة : أني مأمور بإقام الصلاة ولا يمكني إقامتها فيما تدعوني إليه .

السابعة : أني مأمور بمخافة الله واتقائه ، وانت تدعوني إلى ترك ذلك.

الثامنة : أنك تأمرني بمقاطعة ومعاداة من ليس لى عنه ملاذ .

التاسعة : أن المسألة التي تدعوني إلى تركها هي التي لأجل فعلها خلقت السموات والأرض .

العاشرة : أن الذي تدعوني إلى التهاون بأمره والاستهزاء به لا بدمن يوم يقول له فيه : كن فيكون ، مع عظم شأن ذلك اليوم .

الحادية عشرة : أن (قوله الحق) لا خلاف فيه ، وقد قال فيما تأمرني به من الوعيد ما قال ،

الثانية عشرة : إن الملك كله له يوم ينفخ في الصور ، فكيف تؤثر عليه مالا أو حالا أو جاها أو غير ذلك .

الثالثة عشرة : أنه عالم السر وأخفى فكيف لي بفعل ما تأمرني به وهو لا مخفى عليه . الرابعة عشرة : أنه الحكيم الخبير فلا يتصور أنه يشتبه عليه من يعصيه بمن يطيعه ، ولا يتصور أنه يجعل من أطاعه كمن عصاه ، لأنه الحكيم الخبير يضع الأشياء في مواضعها ، والله أعلم .

ونقــل(۱) عنه أيضاً: وأما قوله تعــالى: (قل أندعوا من دون الله ما لا ينفعنا ولا يضرنا ــ إلى قوله ــ وهو الحكيم الخبير) ففيه أربعة عشر جواباً لمن أشار عليك بموافقة السواد الأعظم على الباطل ؛ لما فيه من مصالح الدنيا والهرب من مضارها ، ولكن ينبغي أن تعرف أولا أن الكلام مأمور به مؤمن فقيه ، فالأول أن تجيبه بقوله: (قل أندعوا من دون الله مالا ينفعنا ولا يضرنا) وهذا تصوره كاف في فساده .

الثاني : ( ونرد على أعقابنا بعد إذ هدانا الله ) وهذا أيضاً كذلك .

الثالث : هذا المثل الذي هو أبلغ ما يرغبك في الثبات ويبغص إليك مو افقته .

الرابع : قولك له : إذا زعم أن الهدى في موافقة فلان وفلان بدليل الأكثر فتجيبه بقولك : ( إن هدى الله هو الهدى ) .

الخامس : أن تجيبه بقوله : ( وأمرنا لنسلم لرب العالمين ) فإذا أمرتني بالإسلام لفلان فالله أمرني بما لا أحس منه .

السادس: أن تقول وأمرنا بإقامة الصلوات، وهذه خصلة مسلَّمة لاجدال فيها ، ولا يقيمها إلا الذي أمرتني بتركهم ، والذين أمرتني بموافقتهم لا يقيمونيا.

<sup>(</sup>١) هذا نص ما ورد في المخطوطة ٥١٦ – ٨٦.

وما ورد في صلب التفسير قبل ذلك في تفسير هذه الآيات هو ما جاء في المخطوطة س .

السابع : أنا مأمورون بتقوى الله وأنت تأمرني بتقوى الناس .

الثامن : أن هذا الذي أمرتني بترك أمره (هو الذي إليه تحشرون ) كما قالوا لفرعون لما دعاهم إلى ذلك : ( إنا إلى ربنا منقلبون )(١) .

التاسع : أنه (هو الذي خلق السموات والأرض بالحق) وهذا مقتضى ما نهيتني عنه ، والذي أمرتني به يقتضي أنه خلقها باطلا.

العاشر : أن هذا الذي تأمرني بترك أمره حشر هذا الخلق العظيم ما دونه إلا قوله : (كن فيكون) .

الحادي عشر: أن هذا الذي أمرتني بترك أمره: (قوله الحق) وقد قال ما لا يخفى عليك؛ ووعد عليه بالخلود في النعيم ، ونهى عما أمرتني به، وتوعد عليه بالخلود في الجحيم ، وهو لا يقول إلا الحق فكيف مع هذا أطبعك .

الثاني عشر: أن (له الملك يوم ينفخ في الصور) فإذا أقررت بذلك اليوم وأن عذابه ونعيمه دائمان فما ترجوه من الشفاعات كلها باطلة ذلك اليوم ، وقد بن تعسالى معنى ملكه لذلك اليوم في آخر(٢) الانفطار .

الثالث عشر : أنه ( عالم الغيب والشهادة ) فلا يمكن التلبيس عليسه ، بخلا ف المخلوق ولو أنه نبي .

الرابع عشر: أنه (هو الحكيم الخبير) فلا يجعل من اتبع أمره ولوفارق الناس كمن ضبع أمره موافقة للناس ، حاشاه من ذلك ، ولهذا يقول الموحدون

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف ١٢٥ ، وسورة الشعراء : ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى (يوم لا تمك نفس لنفس شيئا والأمر يومئذ لله) :

يوم القيامة : قد ذهب الناس فارقناهم في الدنيا أحوج ما كنا إليهم والله أعسلم .

وقال الشيخ محمد رحمه الله ومن قوله تعالى : ( وإذا قال إبراهيم لأبيه آزر ـــ إلى قوله ـــ إن هو إلا ذكرى للعالمين)(١) :

(١) قوله تعالى : (وإذا قال إبراهيم لأبيه آزر : أتتخذ أصناماً آلهــة إني أراك وقومك في ضلال مبين . وكذلك نرى ابراهيم ملكوت السموات والأرض وليكون من الموقنين . فلما جن عليه الليل رأى كوكباً : هذا ربي فلما أفل قال : لا أحب الآفلين . فلما رأى القمر بازغاً قال : هذا ربي فلما أَفِل قَالَ : لَنْ لَم يَهدني ربي لأكونن من القوم الضالين . فلما رأى الشمس بازغة قال: هذا رُبّي هذا أُكبر فلما أفلت قال : يا قوم إني بريء مما تشركون . إني وجهت وجهي للذي فطر السموات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين . وحاجه قومه قال : أتحاجوني في الله وقد هدان ولا أخاف ما تشركون به إلا أن يشاء ربي شيئًا وسع ربي كل شيء علماً أفلا تتذكرون ؟ وكيف أخاف ما أشركتم ولا تخافون أنكم أشركتم بالله ما لم ينزل به عليكم سلطاناً فأي الفريقين أحق بالأمن إن كنتم تعلمون ؟ الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمامهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون . وتلك حجتنا آتيناها إبراهيم على قومه نرفع درجات من نشاء إن ربك حكيم عليم . ووهبنا له إسحق ويُعقوب كلا هدينا ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريَّتُه دآود وسليمان وأيوب ويوسف وموسى وهارون وكذلك نجزي المحسنين . وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس كل من الصالحين . وإسماعيل واليسع ويونس ولوطاً وكلا فضلنا على العالمين . ومن آبائهم وذرياتهم وإخوانهم واجتبيناهم وهديناهم إلى صر اط مستقيم . ذلك هدى الله يهدي به من يشاء من عباده ولو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا يعملون . أولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوة فإن يكفر بها هؤلاء فقد وكتَّلْنَا بها قوماً ليسوا بها بكافرين . أولئك الذين هدى الله فبهداهم اقتده قل : لا أسألكم عليه أجراً إن هو إلا ذكرى للعالمين) الأنعام : ٧٤ - ٩٠ -

الأولى: قوله: (أتتخذ أصناماً آلهة)(١) السؤال عن معنى الآلهة فإنها جمع إله ، وهو أعلى الغايات عند المسلم والكافر فكيف يتخذ جماداً ، وهذا أعجب وأبعد عن العقدل من جعل الحمار قاضياً ، لأن الحيوان أكمل من الجماد فإذا كان هذا من خشب أو حجر لم يعص الله ، فكيف بمن اتخذ فاسقاً إلها مثل نمرود وفرعون ؛ فإن كان اتخذه بعد موته فأعجب وأعجب .

الثانية : القسدح في حجتهم لأن السواد الأعظم ليس لهم حجة إلا هي، فيدل على الرسوخ في مخالفتهم بالأدلة اليقينية لقوله : (اني أراك وقومك في ضلال مبين).

الثالثة: قوله تعالى: (وكذلك نرى إبراهيم ملكوت السموات والأرض) فإن ذلك من أعظم الأدلة على المسألة ببديهة العقسل ، لأن من رأى نخلا كثيراً لا يتخالحه شك أن المدبر له ليس نخلة واحدة منه . فكيف بملكوت السموات والأرض ؟

الرابعة : أن هذا النفي إنما نفي لأجل الإثبات .

الخامسة : (وليكون من الموقنين ) فلم يكمل غيره حتى كمل .

السادسة : عظم مرتبة اليقن عند الله لجعله التعلم علة لإيصاله إليه .

السابعة : براءته من شركهم نفى أولا كونها لا تستحق ، ونفى ثانياً عن نفسه الالتفات إليها .

الثامنة: نفي النقائص عن ربه.

 <sup>(</sup>١) التفسير هنا أخذ على وجه الخصوص من المخطوطة رقم ٥١٦ – ٨٦
 لأن في المخطوطة س بعض الحطأ في الكتابة في هذا الموضع .

التاسعة : ذكر توجهه الذي هو العمل .

العاشرة : ذكر الدليل الذي دله على النفي والإثبات .

الحادية عشرة : تحقيقه ذلك بكونه حنيفاً ، وهذه المسألة التي قال الله في ضدها : ( وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون)(١) .

الثانية عشرة : تصرمحه لهم بما ذكر ولم يدار مع كثرتهم ووحدته .

الثالثة عشرة : تصريحه بالبراءة منهم بقوله : (وما أنا من المشركين) .

الرابعة عشرة : قوله : ( وحاجة قومه) ولم يذكر حجتهم ، لأن كلامه كاف عن كل ما يقولون .

الخامسة عشرة : أنهم لما خصموا رجعوا إلى التخويف كفعل أمثالهم ، فذكر أنه لا يخاف إلا الله ، لتفرده بالضر والنفع بخلاف آلهتهم فذكر النفي والإثبات .

السادسة عشرة : سعة العلم وما قبله سعة القدرة ؛ وهاتان هما اللتان خلق العالم العلوي والسفلي لأجل معرفتنا لهما .

السابعة عشرة : أن من ادعى معرفتهما وأشكل عليه التوحيد فعجب ، ولللك قال : (أفلا تتذكرون).

الثامنة عشرة : قولسه : (وكيف أخاف ما أشركم؟) إلى آخره يلمل على أنها حجة عقلية تعرفها عقولهم .

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف : ۱۰۹ .

التاسعة عشرة : قوله : (إن كنتم تعلمون) يدل على أن من أشكلت عليه هذه الحجة فليس له علم .

العشرون : البشارة العظيمة ، والخوف الكثير في فصل الله هذه الخصومة، إذا عرف ما جرى للصحابة ، وما فسرها لهم به النبي صلى الله عليه وسلم .

الحادية والعشرون : تعظيمه سبحانه هذه الحجة بإضافتها إلى نفسه ، وأنه الذي أعطاها إبراهيم عليه السلام عليهم .

الثانية والعشرون : أن العلم بدلائل التوحيد وبطلان الشبه فيه يرفع الله به المؤمن درجات .

الثالثة والعشرون : معرفة أن الرب تبارك وتعالى حكيم يضع الأشياء في مواضيعها .

الرابعة والعشرون: كونه عليم بمن هو أهل لها كما قال تعالى: (وكانوا أحق بهـــا وأهلها )(١).

الخامسة والعشرون : ذكر نعمته على إبراهيم بذرية التي أنعم عليهم بالهداية .

السادسة والعشرون : أن العلم والهداية أفضل النعم لقوله : (ونوحاً هدينا من قبل) .

السابعة والعشرون : هداية المذكورين أصولهم وفروعهم ومن في درجتهم .

<sup>(</sup>١) سورة الفتح : ٢٦ .

الثامنة والعشرون : ذكره الذي هداهم الله إليه . وهو الصراط المستقيم ، وهو المقصود من القصة .

التاسعة والعشرون : التنبيه على الاستقامة .

الثلاثون : القاعدة الكلية أن هذا الطريق هو هدى الله يهدي به من يشاء من عبّاده ليس للجنة طريق إلا هو .

الحادية والثلاثون : التنبيه على أن الهداية إليه بمشيئته ليظهر العجب وتشكر النعمة .

الثانية والثلاثون: العظيمة التي لم يعرفها أكثر من يدَّعي الدين ، وهي مسألة تكفير من أشرك وحبوط عمله ؛ ولو كان من أعبد الناس وأزهدهم .

الثالثة والثلاثون: ذكره أنه أعطاهم ثلاثة أشياء: الكتاب، والحكم؛ والنبوة، فلا يرغب عن طريقهم إلا من سفه نفسه.

الرابعة والثلاثون: ما في قوله: (فإن يكفر بها هؤلاء) إلى آخره من العبر والتحريض على الحرص على طلب العلم من طريقهم وما فيه من التفور من الجهل وتقسيمه.

الخامسة والثلاثون : قوله : (فبهداهم اقتده) أن دينهم واحد وأن شرعهم شرع لنا .

السادسة والثلاثون: النهي عن البدع فإن في التحريض عليه نهي عن ضده.

السابعة والثلاثون : كون الندير البشير مع مقاساة الشدائد في ذلك لم يطلب منا أجراً عليه .

الثامنة والثلاثون : كونه ذكرى ، ففيه الرد على من يقرأ بلا تدبر .

التاسعة والثلاثون : قوله : (العالمان ) فيه تكذيب من قال : لا يعرفه إلا المجتهد.

الاربعون : الحصر فيما ذكر ، والله سبحانه أعلم .

. . .

## ٩

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى : مسائل في سورة الأعراف :

الآية الأولى(١) : فيها وصفه بأنه كتاب .

الثانية : كونه منزل إلى النبي صلى الله عليه وسلم .

الثالثة : النهي عن الحرج .

الرابعة : فاء التفريع .

الخامسة : ذكر الحكمة في ذلك ، وهي الإندار العام والذكرى الخاصة.

الآية الثانية(٢): فيها الأمر باتباعه.

الثانية : التحريض على ذلك بأنه منزل إلينا من ربنا .

الثالثة : النهي عن اتباع ما سواه .

الرابعة : أنه لا يد من هذا وهذا .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (كتاب أنزل إليك فلا يكن في صدرك حرج منه لتنذر به وذكرى للمؤمنين ) سورة الأعراف : ٢ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء قليلا ما تذكرون ) سورة الأعراف : ٣.

الخامسة : ذكر أن التذكر منا قليل .

الآية الثالثة(١) : ذكر عقوبات من لم يفعل .

الثانية: أن ذلك كثر.

الثالثة : أن البأس جاءهم وقت الغفلة .

الآية الرابعة(٢) فيها : ذكر إقرارهم بالظلم عند نزوله .

الثانية : أن ذلك الإقرار ليس لهم دعوى غيره .

الآبة الخامسة (٣) فيها: أنه لما ذكر عقوبة الدنيا توعد بالحساب.

الثانية : أن الحساب متوقف على الرسالة .

الثالثة: أنه عام حتى المرسلين.

وفي الآية السادسة(١) : أنه يقص عليهم ما فعلوا بعلمه .

الثانية : أنه شهيد على الخزئيات .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (وكم من قرية أهلكناها فجاءها بأسنا بياتا أو هم قائلون) سورة : الآية ٤ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( فما كان دعواهم إذ جاءهم بأسنا إلا قالوا :
 إنّا كنّا ظالمن ) الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين ) الآمة : ٦ .

 <sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( فلنقصَّن عليهم بعلم وما كنا غائبين ) الآية : ٧

وفي الآية السابعة(١) والثامنة : الوعيد بالميزان .

الثانية : أنه الحق لتقطع الأطماع .

الثالثة: أن الفلاح بسبب ثقله.

الرابعة : أن الحسمارة بسبب خفته ، الحامسة ذكر سبب الحفة .

الآية التاسعة(٢) فيها : ذكر نعمته بالتمكن في الأرض.

الثانية : ذكر نعمته بما فيها من المعايش .

الثالثة: ذكر قلة شكرهم .

وفي الآية العاشرة(٣) : ذكر نعمة الخلق .

الثانية : ذكر نعمة التصوير .

الثالثة : ذكر نعمة أمر الملائكة بالسجود لأبينا آدم .

الرابعة : أنهم امتثلوا كلهم .

الخامسة: إلا إبليس.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( والوزن يومئذ الحق فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون . ومن خَفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم بما كانوا بآياتنا يظلمون ) الآبتان : ٨ ــ ٩ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( ولقد مكتّاكم في الأرض وجعلنا لكم فيها
 معايش قليلا ما تشكرون ) : الآية : ۱۰ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة : السجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس لم يكن من السَّاجدين ) الآية : ١١ .

الحادية عشرة (١) : فيها سؤال الله إياه عن علة الامتناع .

الثانية : تعظم الفعل بقوله : ( إذ أمرتك ) .

الثالثة : أن الاستدلال بالعموم صحيح .

الرابعة : جواب إبليس أن ذلك لأجل كونه خيراً منه ، لأن الفاضل لا يفعله مع المفضول .

الخامسة : الاستدلال على فضيلته عليه بالأصل .

السادسة : أن أصل الأبوين مما ذكر .

الآية الثانية عشرة فيها(٢) : أن كثيراً من شبه أهل الباطل لا يخاض معهم في حلها ، بل جوابهم العقوبة .

الثانية قوله: (فاهبط منها).

الثالثة: ذكر العسلة.

الرابعة : ذكر فاء التفريع .

الخامسة : قوله : (فاخرج إنك من الصاغرين) .

السادسة: تغليظ شأن الكبر.

السابعة : معاقبة العاصى بضد قصده .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (قال : ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك ؟ قال : أنا خبر منه خلقتني من نار وخلقته من طنن ) الآية ۱۲ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعسالى : ( قال : فاهبط منها فما يكون لك أن تتكبر فيها فاخرج إنك من الصاغرين ) الآية : ١٣٠.

الثامنة : تغليظ رد النص بالرأي .

وفي الآية الثالثة عشرة والرابعة عشرة :(١) سؤاله النظرة ولم ينزع إلى التـــوبة .

الثانية: ليزداد معصبة.

الثالثة : النظر إلى عجيب القلر كيف صدر هذا منه مع علمه وعبادته .

الرابعة : علمه بالبعث وذكره في ذلك الموطن .

الخامسة : أن إجابة دعاء الداعي في بعض الأحيان لا يدل على الكرامة .

السادسة: أنه قد يكون نقمة.

السابعة : أن طول العمر قد يكون نقمة .

الآية الخامسة عشرة والسادسة عشرة (٢) : فيهما الإعان بالقدر .

الثانية : أن الاحتجاج به على المعاصى من طريقة إبليس .

الثالثة : ذكر تجرده لهذا الأمر بذكر القعود .

الرابعة : أنه قاعد على صراط الله المستقيم .

الخامسة : تفصيله ما أراد فعله أنه يأتي من الجهات كلها .

السادسة : أن القوة على فعل القبيح والتمدح بذلك من فعله .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( قال : أنظرني إلى يوم يبعثون . قال : إنك من المنظرين ) الآيتان : ١٤ ـــ ١٥ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( قال : فبما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم . ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين ) الآيتان : ١٦ – ١٧ .

السابعة : أن الفاسق قد يعطى من الذكاء ما يصير به من أهل الفراسة .

الثامنة : ما في هذا السياق من تقبيح المعصية .

التاسعة : ما فيه من تقبيح ترك الشكر .

العاشرة: أن الاعتراض على الحكمة بمثل هذا من فعله.

الحادية عشرة : لو وقع المحذور فالاعتراض به على الحكمة من فعله .

وفي الآية السابعة عشرة :(١) إجابته بهذا الجواب .

الثانية : أنه خرج في هذه الحال ضد ما طلب .

الثالثة: وعيد من اتبعه بالنار.

الرابعة : أنها لا تملأ إلا بهم ، ففيه الرد على من زعم أن أطفال المشركان منهم .

الحامسة : امتلاوها مع ما ذكر من عظمتها .

الثامنة عشرة :(٢) ما ذكر من إكرام آدم وزوجته .

الثانية : إباحته لهما جميع ما في الجنة إلا شجرة واحدة .

الثالثة: تأكيد النهي.

الرابعة : ظلم دون ظلم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( قال : اخرج منها مدَّءُوماً مدَّحُوراً لمن تبعث منهم لأملأن َّ جهنم منكم أجمعين ) الآية : ١٨ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( ويا آدم اسكن أنت وزوجك الجنة فكلا من حيث شئتما ولا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين ) الآية : ١٩ .

وفي التاســعة عشرة والعشرين(١) والحـــادية والعشرين : ذكر وموسته لهمــــا .

الثانبة : ذكر غرضه في ذلك .

الثالثة : ذكر تعليله النهي بضده .

الرابعة : ذكر حلفة الفاجر .

الخامسة : ذكر تدليه إياهما بالغرور .

السادسة : أنهما لما فعلا بانت فما العاقبة .

السابعة : رحمة الله بعبده فيما حجره عليه ، وأنه لم ينهه إلا عما يضره . الثالثة : أن بدو العورة مستقبح شرعاً وعقلا .

التاسعة : تكليم الله لهما .

العاشرة : أنه ذكر لهما أنه نصحهما عن الأمرين .

وفي الآية الثانية والعشرين :(٢) أن الاعتراف بالذنب هو الصواب ، وهو من أسباب السلامة .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما وري عنهما من سوءاتهما وقال : ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين . وقاسمهما إني لكما لمن الناصحين . فدلاهما بغرور فلما ذاقا الشجرة بدت لهما سوءاتهما وطفقا مخصفان عليهما من ورق الجنة ، وناداهما ربهما : ألم أنهكما عن تلكما الشجرة وأقل لكما إن الشيطان لكما عدو مبن ؟) الآيات ٢٠ ـ ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( قالا : ربنا ظلمنا أنفسنا وإن لم تغفر لنا وترحمنا لتكون من الخاسرين ) الآية : ٢٣ .

الثانية: الاستغفار.

الثالثة : الميالغة فيه .

الرابعة : أن العاصى لم يظلم إلا نفسه .

وفي الآية الثالثة والعشرين(١) : أمره لهم بالهبوط .

الثانية : إخباره بعداوة بعضهم لبعض .

الثالثة : إخباره لهما بما لهم في الأرض .

الرابعة : مضرة المعصية ولو تاب فاعلها منها .

الخامسة : الرد على من قال : بالعصمة .

وفي الآية السادمة والعشرين(٢) : فيها تذكيره بما يواري السوءات.

الثانية : تذكره بإنزال لريش .

الثالثة : تذكيره بإنزال لباس التقوى .

الرابعة : إخبارة بخر اللباسن .

الخامسة : ذكره أن ذلك من آياته .

السادسة : ذكره الحكمة في ذلك .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (قال : اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ) الآية : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) في الأصل (الثامنة عشر) ، وفي هذا الموضع من المخطوطة شيء من الحطأ في عد الآيات . والمقصود قوله تعالى : (يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوءاتكم وريشاً ولباس التقوى ذلك خير ذلك من آيات الله لعلهم يذكرون) الآية : ٢٦ .

وفي الآية السابعة والعشرين(١) : إخباره وإنذاره عن فتنة الشيطان .

الثانية : تمثيله بما لا يستطيع أحد دفعه .

الثالثة : ذكر ما جرى في طاعته من التعب العاجل .

الرابعة: نزعة عنهما لباسهما.

الخامسة : مراده في ذلك .

السادسة : تنبيهه على هذا المهم وهو كونهم يروننا ولانراهم .

السابعة : القاعدة الكلية ، وهي من مسائل الصفات .

وفي الآية الثامنة والعشرين(٢) فيها : إنكاره عليهم الفاحشة .

الثانية : الرد على من أنكر التحسين والتقبيح العقلي .

الثالثة : إنكارهم حجتهم الأولى والثانية .

الرابعة : أمره بالتقوى الذي فيه تنزيه الله عن ذلك .

الخامسة : اشتمال هذا الكلام على ما لا يحصى من المسائل .

السادسة : أن من معرفة الله نفي ما لا يجوز عليه .

السابعة : إنكاره عليهم القول عليه بلا علم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (يا بني آدم لا يفتننكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة ينزع عنهما لباسهما ليربهما سوءاتهما إنه يراكم هو وقبيله من حيث لاترونهم إنا جعلنا الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون) الآية : ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وإذا فعلوا فاحشة قالوا : وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل : إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون؟) الآية : ٢٨ .

وفي الآية التاسعة والعشرين(١) والآية الثلاثين:

الأولى : أمره أن نقول هذا الإثبات .

الثانية: الاستدلال بالصفات على الأفعال.

الثالثة: الاستدلال بالعموم.

الرابعة : ذكره أمره بالعدل .

الخامسة : إقامة الوجه عندكل مسجد .

السادسة : دعوته بالإخلاص .

السابعة: ذكر المعساد.

الثامنة: الاستدلال عليه بالمبدأ.

التاسعة : ذكر الإعان بالقدر بذكر الهداية والإضلال .

العاشرة: الإشارة إلى سبب الأمرين.

الحادية عشرة : ذكر تعظم (٢) ، وهو اتخاذهم الشياطين أولياء .

الثانية عشرة : ذكر حسبانهم أنهم مهتدون .

الثالثة عشرة: ذكر أن ذلك ليس عدراً.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (قل : أمر ربي بالقسط وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين كما بدأكم تعودون . فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة إنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله ويحسبون أنهم مهتدون) الآيتان ۲۹ ــ ۳۰ .

<sup>(</sup>٢) يعني : عظم ذلك الأمر وخطورته على فاعليه .

وفي الآية الواحدة(١) والثلاثين : ذكر الأمر بأخذ الزينة عندكل مسجد .

الثانية : ذكر الأكل والشرب.

الثالثة: النهى عن السرف.

الرابعة : إخباره أنه لا محب المسرفين .

وفي الآية الثانية والثلاثين :(٢) .

الإنكار على من حرم الزينة .

الثانية: إضافتها إلى الله.

الثالثة : تنبيهه على العلة بقوله : ( من الرزق) .

الرابعة : أمره أن تقول هذا القول .

الخامسة : ذكر تفصيل الآيات .

السادسة: ذكر أهل التفصيل.

وفي الآية الثالثة والثلاثين(٣) : أمره أن نقول هذا القول .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولا تسرفوا إنه لا محب المسرفين) : الآية : ٣١ .

 <sup>(</sup>٢) قوله تعالى: (قل: من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطيبات من الرزق ؟ قل: هي للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيامة كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون): الآية: ٣٢.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (قل : إنما حرم ربى الفواحش ما ظهر منها ومابطن والإثم والبغي بغير الحق وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون ) الآية ٣٣ .

الثانية : حصر المحرمات فيما ذكر .

الثالثة : تحريم الفواحش .

الرابعة : تحريم الإثم والبغي بغير الحق .

الخامسة : تحريم الشرك .

السادسة : ذكر هذا القيد العظيم .

السابعة : تحريم القول بلا علم . والله أعلم .

\* \* \*

## فضت النه والدنالسن

تكلم الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله ورضي عنه على قصة آدم وإبليس فقسال :

بسم الله الرحمن الرحيم . عن أبي موسى قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم(١) ( إن الله خلق آدم من قبضة قبضها من جميع الأرض ، فجاء بنو آدم على قدر الأرض ، جاء منهم الأحمر والأبيض والأسود وبين ذلك ، والحزن والخبيث والطيب) وقوله تعالى ( ولقد خلقنا الإنسان من صلصال من حماً مسنون)(٢) .

قال ابن عباس في رواية الوالبي : الصلصال : الطين اليابس ، وفي رواية الذي إذا نقر صوّت . والحمأ : الطين الأسود المتغير اللون ، والمسنون: المتغير الرائحة ، يقسال : سنى الماء فهو مسنون إذا تغير .

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد في مسنده عن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه ، وقد أخرجه أيضاً أبو داود (كتاب السنة) والترمذي (كتاب التفسير) ، كما أخرجه الحاكم والبيهتي .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ٢٦.

وقال سيبويه :(١) المسنون المصوَّر على صسورة ومثال . وقوله العسالى : (ولقد خلقناكم ثم صورناكم)(٢) قال ابن القيم(٢) : قال ابن عباس : ( ولقد خلقناكم) يعني : آدم ، ( ثم صورناكم) للريته ، ومثال هذا ما قاله مجاهد :(١) (خلقناكم) يعني آدم ( وصورناكم ) يعني في ظهر آدم ، وفي الحديث المعروف(١) أنه أخرجهم من ظهر آدم في صورة لللر، ونظيره ( فإنا خلقناكم من تراب ثم من نطقة )(١) والله سبحانه يخاطب

وللد عام ٢١ وتو في عام ١٠٤ ه .

راجع مثلا : سير النبلاء ج \$ .

<sup>(</sup>۱) هو عمرو بن عثمان أبو بشر ، إمام النحاة وأول من بسط علم النحو ، صاحب كتاب سيبويه ، ولد سنة ١٤٨ وتوفي سنة ١٨٠ هـ ، راجع : وفيات الأعيان ١ – ٣٨٥ وراجع (لسان العرب) في معنى مسنون .

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف : الآبة : ١١ .

<sup>(</sup>٣) هو أبو عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر الدمشقي ، العالم الثبت صاحب المؤلفات الكثيرة الشهيرة ، منها (أعلام الموقعين) و(الطرق الحكمية) و(زاد المعاد) و(مدارج السالكين) و(شفاء العليل) و(إغاثة اللهفان) ... وغيرها ، ولد عام ٦٩١ وتوفي عام ٧٥١ ه .

<sup>(</sup>٤) هو أبو الحجاج مجاهد بن جبر المكي ، مولى بني مخزوم ، تابعي مفسر ، أخذ التفسير عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٥) راجع في كتب التفسير الموسعة ما ذكر في تفسير قوله تعالى : (وإذ أخذ ربك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم ؟ قالوا : بلي شهدنا....) سورة الأعراف ١٧٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الحج : الآبة ٥ .

الموجودين والمراد آباؤهم كقوله: ( وإذ قلتم يا مومى لن نؤمن الك حتى نرى الله جهرة)(١) وغير ذلك من الآيات ، وقد يستطرد سبحانه من الشخص إلى نوع كقوله: ( ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين ، ثم جعلناه نطفة في قرار مكين)(٢) إلى آخره ، فالمخلوق من سلالة آدم ، ومن نطفة فريته ، وقيل إن : (صورناكم) لآدم أيضاً . وقوله تعمالى : ( فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين )(٣) فأضاف النفخ إلى نفسه،وفي الصحيح - في حديث الشفاعة - « فيقولون أنت آدم خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه ، وأسجد لك ملائكته ، وعلمك أسماء كل شيء» (١) فذكروا له أربع خصائص فالمنفوخ منه الروح المضافة إلى الله إضافة تخصيص فذكروا له أربع خصائص فالمنفوخ منه الروح المضافة إلى الله إضافة تخصيص عليه النص .

وأماكون النفخة مباشرة منه سبحانه كما خلقه بيده أو أنها بأمره كقوله في مرحم : (فنفخنا فيها من روحنا )(١) مع قوله : (فأرسلنا إليها روحنا )(١)

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون : الآية ١٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر : الآية ٢٩ وسورة ص : الآية ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) الحديث رواه البخاري (كتاب التوحيد) ومسلم (كتاب القدر) والترمذي (كتاب القيامة) وابن ماجه (كتاب الزهد) ، كما رواه أحمد في مســنده .

<sup>(</sup>٥) سورة الأنبياء : الآية ٩١ .

<sup>(</sup>٦) سورة مرم : الآية ١٧ .

إلى آخره فهذا يحتاج إلى دليل ، فإنه أضاف التفخ إلى مريم لكونه بأمره ؛ وإلى الملك لكونه المباشر للنفخ .

وفي القصة فوائد عظيمة ، وعبر لمن اعتبر بها منها أن خلق آدم من تراب من أبين الأدلة على المعاد ، كما استدل عليه سبحانه في غير موضع ، وعلى قدرته سبحانه وعظمته ورحمته وعقوبته ؛ وإنعامه وكرمه وغير ذلك من صفاته .

ومنها أنها من أدلة الرسل عامة ، ومن أدلة نبوة محمد صلى الله عليموسلم خاصة ، ومنها الدلالة على الملائكة وعلى بعض صفاتهم ، ومنها الدلالة على القدر خيره وشره فقد اشتملت على أصول الإيمان الستة في حديث(١) جبريل، ومنها وهي أعظمها أنها تفيد الحوف العظيم الدائم في القلب ؛ وأن المؤمن لا يأمن حتى تأتيه الملائكة عند الموت تبشره ، وذلك من قصة إبليس وماكان فيه أولا من العبادة والطاعة ، ففي ذلك شيء من تأويل قوله صلى الله عليه وسلم : « إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع »(١) إلى آخره .

ومنها أن لا يأمن عاقبة الذنب ، ولو كان قبله طاعات كثيرة ، وهو ذنب واحد فكيف إذا كانت الذنوب بعدد رمل عالج(٣) ، ومن هذا قول بعض السلف : نضحك ولعل الله اطلع على بعض أعمالنا ، فقال : اذهبوا

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (إيمان) ومسلم (إيمان) والترمذي (إيمان) وأبو داود (سنة) والنسائي (مواقيت). كما رواه ابن ماجة وأحمد.

<sup>(</sup>۲) رواه أصحاب الكتب الستة عن ابن مسعود .

<sup>(</sup>٣) رملة بالبادية بين فيد والقُريات (راجع : معجم البلدان).

فلا أقبل منكم عملا – أو كلاًما هذا معناه – وأبلغ منه قوله صلى الله عليه وسلم ، : « إن العبد ليتكلم (١) بالكلمة من ستخط الله لا يلقى أما بالا ما يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله له بها سخطه إلى يوم يلقاه » قال علقمة (١) : كم من كلام منعنيه حديث بلال ، يعني هذا .

ومنها أنها تخلع من القلب داء العجب الذي هو أشد من الكبائر .

ومنها وهي من أعظمها تأدب المؤمن من معارضة أمر الله ورسوله بالرأي كما استدل بهسا السلف على هذا الأمر ، ولا يتخلص من هذا إلا من سبقت له من الله الحسنى .

ومنها عدم الاحتجاج بالقدر عند المعصية لقوله : ( رب بما أغويتني ) بل يقول كقول أبيه : (ربنا ظلمنا أنفسنا) الآبة .

ومنها معرفة قدر المتكبر عند الله خصوصاً مع قوله : ( امحرج منها

 <sup>(</sup>١) رواه البخاري (رقاق) والترمذي (زهد) وابن ماجه (فتن) ،
 كما رواه الموطأ ومسند أحمد .

 <sup>(</sup>۲) هو علقمة بن قيس النخعي الهمداني ، التابعي فقيه أهل العراق ،
 کان يشبه بابن مسعود ، روى الحديث عن الصحابة ( ۳۲ هـ) .

فما يكون لك أن تتكبر فيها) ومنها الفخر بالأصل ، وقد ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم التشديد(١) في ذلك ؛ والفخر منهي عنه مطلقاً ، ولوكان بحق فكيف إذا كان بباطل ؟

ومنها الشهادة لما كان عليه السلف أن البدعة أكبر من الكبائر ، لأن معصية اللعبن كانت بسبب الشبهة ، ومعصية آدم بسبب الشهوة.

ومنها عدم الاغترار بالعلم ؛ فإن اللعين كان من أعلم الخلق فكان من أمره ماكان.

ومنها عدم الاغترار بالرثبة والمنزلة بُإنه كان له منزلة رفيعة ؛ وكذلك بلعام(٢) وغيره ممن له علم ورثبة ثم سلب ذلك .

ومنها معرفة العداوة التي بين آدم وذريته ، وبين إبليس وذريته ، وأن هذا سببها لما طرد عدو الله ، ولعن بسبب آدم لما لم يخضع ، وهذه المعرفة مما يغرس في القلب محبة الرب جل جلاله ، ويدعوه إلى طاعته وإلى شدة مخالفة الشسيطان ، لأنه سبحانه ما طرد إبليس ولعنه ، وجعله بهذه المنزلة الوضيعة بعد تلك المنزلة الرفيعة إلا لأنه لم يخضع بالسجود لأبينا آدم ، فليس

<sup>(</sup>١) ورد عن النبي صلى الله عليه وسلم التشديد في النهي عن الفخر بالآباء ، مثل (إن الله قد أذهب عنكم عبية الجاهلية وفخرها بالآباء .) وقد وفيه — في بعض رواياته — (لينتهن أقوام يفتخرون بآبائهم ....) وقد رواه عن أبي هريرة أبو داود والترمذي والبيهقي . وفي معناه أحاديث معسددة .

 <sup>(</sup>٢) هو بلعام بن باعوراء ، راجع تفسير قوله تعالى : ( واتل عليهم
 نبأ الذي آتيناه آياتنا ... ) سورة الأعراف ١٧٥ في كتب التفسير الموسعة .

من الإنصاف والعدل موالاته ، وعصيان المنعم جل جلاله كما ذكر هذه الفائدة بقوله : ( افتتخلونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمن بدلا)(١).

ومنها معرفة شدة عدارة عدو الله لنا ، وحرصه على إغوالنا بكل طريق ، فيعتد المؤمن فذا الحرب عدته ، ويعلم قوة عدوه وضعفه عن محاربته إلا بمعونة الله ، كما قال قتادة(٢) : إن عدواً يرانا هو وقبيله من حيث لا نراهم إنه لشديد المؤونة إلا من عصمه الله ، وقد ذكر الله عداوته في القرآن في غير موضع ، وأمرنا باتخاذه عدواً .

ومنها وهي من أعظمها معرفة الطرق التي يأتينا منها عدو الله ، كما ذكر الله تعسالى عنه في القصة أنه قال : (الأقعدن لهم صراطك المستقيم . ثم الآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شماتلهم) وإنما تعرف عظمة هذه الفائدة بمعرفة شيء من معاني هذا الكلام . قال جمهور المفسرين : انتصب صراط بحدف «على » التقدير الأقعدن لهم على صراطك قال ابن القيم : والظاهر أن الفعل مضمر فإن القاعد على الشيء ملازم له ، فكأنه قال : الأرمنه والأرصدنه ونحو ذلك ، قال ابن عباس : دينك الواضح (ومن بين أيديهم) يمني الدنيا والآخرة (ومن خلفهم) يمني الآخرة والدنيا (وعن

<sup>(</sup>١) سورة الكهف : الآية ٥٠ .

<sup>(</sup>٢) هو أبو الخطاب الضرير الأكمة قتادة بن دعامة السدوسي، مفسر الكتاب المحدث ، كان آية في الحفظ ، إماماً في النسب ، رأساً في العربيسة واللغسة وأيام العرب . توفي عام ١١٧ هـ ، راجع مثلا : المعارف ص ٦٠ وشذرات الذهب ١٩٣١ .

أيمانهم) قال ابن عباس: أشبّه عليهم أمر دينهم ، وعنه أيضاً من قبل الحسنات ، وقوله: (وعن شمائلهم) الباطل أرغبهم فيه ، قال الحسن(١): (السيئات بحثهم عليها ويزينها في أعينهم).

قال ابن قتادة: أتاك الشيطان يا ابن آدم من كل وجه إلا أنه لم يأتك من فوقك ، ولم يستطع أن يحول بينك وبن رحمة الله ؛ وهو يوافق قول من ذكر هذه الأوجه للمبالغة في التوكيد أي أتصرف لهم في الإضلال من جميع جهاتهم ؛ ولا يناقض ما ذكر السلف ، فإن ذلك على جهة التمثيل ، فالسبل التي للإنسان أربعة فقط ؛ فإنه تارة يأخذ على جهة شماله ، وتارة على بمينه ، وتارة أمامه ، وتارة يرجع خلفه ، فأي سبيل من هذه سلكها وجد الشيطان عليها راصداً له ، فإن سلكها في طاعة ثبطه ؛ وإن سلكها بالمعصية حداه ، وأنا أمثل لك مثالا واحداً لما ذكر السلف ، وهو أن العدو وهي الأشياء الواحداً لما ذكر السلف ، وهو أن العدو وهي الأشياء الفامضة ، والأشياء التي ليست بعالية ، فلو أراد أن يمكر بك في أمر واضح بدن مثل التردي من جبل أو بثر وأنت ترى ذلك لم يستطع ، خصوصاً إذا عرفت أنه قد مكر بك مرات متعددة ، ولو أراد ليمكر بك في أمر واضح بدن مثل التردي من جبل أو بثر وأنت ترى ذلك لم يستطع ، كتنوج عجوزاً شوهاء وأنت تراها لم يستطع ذلك .

وأنت ترى اللعين أعاذنا الله منه يأتي الآدمي في أشياء واضحة بينة أنها مما حرم الله ورسوله فيحمله عليها حتى يفعله ؛ ويزينها في عينه حتى يفرح بها ، ويزعم أن فيها مصلحة ويذم من خالفه ؛ كما قال تعالى : ( لا تحسبن

<sup>(</sup>١) هو أبو سعيد الحسن بن يسار ، إمام أهل البصرة في زمانه التابعي الورع (٢١ – ١١٠ هـ) .

الذين(١) يفرحون بما أتوا) الآية وقوله: (ولا تلبسوا الحق بالباطل وتكتموا الحق وأنم تعلمون )(٢) وقوله: (ولقد علموا لمن(٣) اشستراه ماله في الآخرة من خلاق) وهذا معنى قول من قال: (من بين أيديهم) من قبل الدنيا فإنهم يعرفونها وعيوبها ومجمعون على ذمها ، ثم مع هذا لأجلها قطعوا أرحامهم وسفكوا دماءهم ، وفعلوا ما فعلوا ، وهذا معنى قول مجاهد (من بين أيديهم) من حيث يبصرون ، فهو لم يقنع بإتيانه إياهم من الجهة التي يجهلون أنها معصية مثل ما فسر به مجاهد (من خلفهم ) قال : من حيث لا يبصرون ، ولا من جهة الغيب كما قال فيها بعضهم ، الآخرة أشككهم فيها ، لم يقنع بللك علو الله حتى أتاهم في الأمور التي يعرفونها عياناً أنها النافعة وضدها الضار ، وفي الأمور التي يعرفونها سيئات وضدها حسنات ، ومع هذا أطاعوه في ذلك إلا من شاء الله منهم كما قال تعالى : حسنات ، ومع هذا أطاعوه في ذلك إلا من شاء الله منهم كما قال تعالى :

وقال تعـالى حكاية عنه : (وقال لأتخذن من عبادك نصيباً مفروضاً . ولأضلنهم ولامنينهم(°) ولآمرنهم فلينتكن آذان الأنعام ولآمرنهم فليغيرن

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: الآية ١٨٨.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٤) سورة سبأ : ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) سورة النساء : ١١٨ -- ١١٩ .

خلق الله ) الآية . قال الضحاك (١) مفروضاً معلوماً ، وحقيقة الفرض التقدير ، والمعنى أن من اتبعه فهو نصيبه المفروض ، فالمناس قسمان : نصيب الشيطان ومفروضه ، وحزب الله وأولياؤه . قوله : (ولأضلنهم) يعني عن الحق (ولأمنينهم) قال ابن عباس: تسويف التوبة وتأخيرها ، وقال الزجاج (٢): أجمع لهم مع الإضلال أن أوهمهم أنهم ينالون مع ذلك حظهم من الآخرة وقوله : (ولآمرنهم فليبتكن آذان الأنعام) البتك القطع وهو ههنا قطع آذان البحيرة وقوله : ( ولآمرنهم فليغيرن خلق الله ) قال ابن عباس : دين الله ، وقاله ابن المسيب (٢) والحسن وابراهيم (١) وغيرهم ، ومعنى ذلك أن الله فطر عباده على الفطرة وهي الإسلام كما قال تعالى : ( فأقم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها) (١) الآية ؛ وفي الصحيح (ما من مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه بهردانه ) (١) الحديث ، فجمع صلى الله مولود إلا يولد على الفطرة فأبواه بهردانه ) (١) الحديث ، فجمع صلى الله

<sup>(</sup>۱) هو الضحاك بن مزاحم البلخي الحراساني ، كان مفسراً له كتاب في التفسر (ت ١٠٥هـ) ، راجع مثلاً : ميزان الاعتدال ١ ـــ ٤٧١ .

 <sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن السري عالم النحو واللغة البغدادي ، ولد عام ٢٤١
 وتوفي عام ٣١١ ه .

<sup>(</sup>٣) هو أبو محمد سعيد بن المسيب المخزومي القرشي ، سيد التابعين وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة ، كان راوية لفقه عمر بن الحطاب رضي الله عنه .

 <sup>(</sup>٤) هو إبراهيم بن يزيد بن قيس ، أبو عمران النخعي ، كان فقيهاً
 من أكابر التابعين ، وفقيه أهل العراق في عصره (٤٦ – ٩٦ هـ) .

<sup>(</sup>٥) سورة الروم : الآية ٣٠ .

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري ومسلم والطبراني في الكير والبيهتي في السنن .

عليه وسلم بين الأمرين تغيير الفطرة بالتهويد وغيره ، وتغيير الحلقة بالجدع ، وهما اللذان أخبر إبليس أنه لا بد أن يغيرهما ، ثم قال تعسالى : ( يعدهم ويمنيهم ) فوعده ما يصل إلى قلب الإنسان نحو سيطول عمرك وتنال من اللنيا وتعلو ، والدنيا دول وستكون لك ويطول أمله ، ويعده الحسنى على شركه ومعاصيه ، ويمنيه الأماني الكاذبة على اختلاف وجوهها ، فالوعد في الحير ، والتمنية في الطلب والإرادة .

ومنها أن معرفة هذه القصة تزرع في قلب المؤمن حب الله تعالى الذي هو أعظم النعم على الإطلاق ، وذلك من صنعه سبحانه بالإنسان وتشريفه ؟ وتفضيله إياه على الملائكة ، وفعله بإبليس ما فعل لما أبى أن يسجد له ، وخلقه إياه بيده ونفخه فيه من روحه ؟ وإسكانه جنته ، وقد خاطب الله سبحانه بني اسرائيل الموجودين في زمن النبي صلى الله عليه وسلم بما فعل مع آبائهم ، وذكرهم أنه فعله بهم كقوله : وذكرهم بلنك واستدعاهم به ، وذكرهم أنه فعله بهم كقوله : (وإذ فرقنا بكم البحر فأنجيناكم وأغرقنا آل فرعون وأنتم تنظرون )(١) وغير ذلك ، وذكر النعم التي هي أصل الشكر الذي هو الدين ، لأن شكرها مبني خلك ، وذكر النعم التي هي أصل الشكر الذي هو الدين ، لأن شكرها مبني الحديث(٢) «من أسدي إليه معروف فذكره فقد شكره فإن كتم فدّد كفره » الحديث(٢) «من أسدي إليه معروف فذكره فقد شكره فإن كتم فدّد كفره » هذا في الأشياء التي تصدر من بني آدم فكيف بنعم المنعم على الحقيقة والكمال؟

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الآية ٥٠ .

 <sup>(</sup>۲) روی بمعناه عن ابن عباس ، ورواه أحمد في مسنده بمعناه
 عن عائشـــة .

واجتمع الصحابة يوماً في دار يتذاكرون ما من الله عليهم به من بعثه محمد صلى الله عليه وسلم .

ومنها أن التأويل الفاسد في رد النصوص ليس عذراً لصاحبه ، كما أنه سبحانه لم يعذر إبليس في شبهته التي أبداها كما لم يعذر من خالف النصوص متأولا مخطئاً ، بل كان ذلك التأويل زيادة في كفره .

ومنها أن مثل هذا التأويل ليس على أهل الحق أن يناظروا صاحبه ، ويبينوا له الحق كما يفعلون مع المخطيء المتأول ، بل يبادر إلى عقوبته بالعقوبة التي يستحقها بقدر ذنبه ؛ وإلا أعرض عنه إن لم يقدر عليه ؛ كما كان السلف الصالح يفعلون هذا وهذا ، فإنه سبحانه لما أبدى له إبليس شبهته فعل به ما فعل ؛ ولما عتب على الملائكة في قيلهم أبدى لهم شيئاً من حكمته وتابوا ؛ وقد وقعت هذه الثلاث لرسول الله صلى الله عليه وسلم في غزوته التي فتح الله فيها مكة ، فإنه لما أعطى المؤلفة قلوبهم ووجلت عليه الأنصار عاتبهم واعتذروا وقبل عذرهم ؛ وبين لهم شيئاً من الحكمة ، ولما قال له ذلك الرجل العابد (اعدل) قال له كلاماً غليظاً ؛ واستأذنه بعض الصحابة في قتله ولم ينكر عليه(۱) ؛ لكن ترك قتله لعذر ذكره ، ولما فعل عائد بن الوليد ببني جذبمة ما فعسل رد عليهم ما أعذ منهم ووداهم ، ولا نعلم أنه عاتب(۲) عائداً ولا منعه ذلك من تأميره على الناس .

<sup>(</sup>١) راجع : سيرة النبي صلى الله عليه وسلم لابن هشام ج ٤ ص ١٤٤ (تحقيق الشيخ محمد محيي الدين عبد الحميد) – طبع دار الفكر .

<sup>(</sup>٢) راجع : المرجع السابق ص ٥٥ وما بعدها ، ففيه تفصيل ذلك .

ومنها أن الشبهة إذا كانت واضحة البطلان لا علر لصاحبها ، فإن الخوص معه في إبطالها تضييع للزمان وإتعاب للحيوان ، مع أن ذلك لا يردعه عن بدعته ، وكان السلف لا يخرجون مع أهل الباطل في رد باطلهم كما عليه المتأخرون ، بل يعاقبونهم إن قدروا وإلا أعرضوا عنهم . وقال أحمد لمن أراد أن يرد عليهم : اتق الله ولا تنصب نفسك لحسلا ، فإن جاءك مسترشدا فأرشده . وهو سبحانه لما قال اللعين : (أنا عير منه) قال : (اخرج منها فإنك رجم) ولما قالت الملائكة ما قالت : (قال إني أعلم ما لا تعلمون)(١) ثم بين لهسم ما بين حتى أذعنوا .

ومنها معرفة قدر الإخلاص عند الله ، وحماية لأهله لقول اللعين : ( إلا عبادك منهم المخلصين ) فعرف عدو الله أنه لا سبيل له على أهل الإخلاص .

ومنها أن كشف العورة مستقر قبحه في الفطر والعقول لقوله: (فوسوس لهما الشيطان ليبدي لهما ما ووري عنهما من سوءاتهما) وقد سماه الله فاحشة.

ومنها أنه لا ينبغي للمؤمن أن يغتر بالفجرة ، بل يكون على حذر منهم ولو قالوا ما قالوا ، خصوصاً أولياء الشيطان الذين تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته ، فإن اللمين حلف (إني لكما لمن الناصحين).

ومنها أن زخوفة القول قد تخرج الباطل في صورة الحق كما في الحديث « إن من(٢) البيسان لسحراً » فإن اللعين زخرف قوله بأنواع منها تسمية

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : ٣٠.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد والبخاري وأبو داود والترمذي .

الشجرة شجرة الخلد ؛ ومنها تأكيدقوله: (إني لكما لمن الناصحين) وغير ذلك مما ذكر في القصة ؛ فينبغي للمؤمن أن يكون من زخرف القول على حذر ، ولا يقنع بظاهره حتى يعجم العسود.

ومنها أن في القصة شاهداً لما ذكر في الحديث: «إن من العلم (١) جيلا» أي من بعض العلم ما العلم به جهل والجهل به هو العلم ، فإن اللعين من أعلم الخلق بأنواع الحيل التي لا يعرفها آدم ، مع أن الله علمه الاسماء كلها فكان ذلك العلم من إبليس هو الجهل ، وفي الحديث: (إن الفاجر خب لئيم (٢) وإن المؤمن غر كريم) وأبلغ من ذلك وأعم منه قول الملائكة: (أنجعل فيها من يفسد فيها) فقيل لهم ما قيل وعوتبوا ، فكانت توبتهم أن قالوا: (سبحانك لا علم لنا إلا ما علمتنا) (٢) فكان كما لهم ورجوعهم عن العتب وكمال علمهم أن أقروا على أنفسهم بالجهل إلا ما علمهم سبحانه، فلي هذه القصة شاهد للقاعدة الكبرى في الشريعة المنبه عليها في مواضع منها قوله صلى الله عليه وسلم: (وسكت عن أشياء رحمة لكم غير نسيان فلا تبحثوا عنها) (٤).

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود عن بريدة ، ويروى ( إن من البيان سحراً وإن من العلم جهلا ) .

 <sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (كتاب الأدب) والترمذي (كتاب البر) ، كما
 رواه أحمد في مسنده ٣ – ٢٩٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ٣٠ – ٣٢ .

<sup>(</sup>٤) راجع في هذا المعنى : الترمذي (كتاب اللباس) وابن ماجه (كتاب الأطعمة) ، وصحيح البخاري (كتاب الاعتصام) وصحيح مسلم (كتاب الفضائل) ، وراجع تفسير قوله تعالى : (يأيها الذين آمنوا لاتسألوا عن أشياء إن تبد لكم تسؤكم) سورة المائدة : ١٠١ في كتب التفسير الكبيرة .

ومنها أنه لا ينبغي للمؤمن أن يغتر بخوارق العادة إذا لم يكن مع صاحبها استقامة على أمر الله ، فإن اللعين أنظره الله تعالى ولم يكن ذلك إلاإهانة له وشقاء له ، وحكمة بالغة يعلمها الحكيم الحبير ، فينبغي للمؤمن أن يميز بين الكرامات وغيرها ، ويعلم أن الكرامة هي لزوم الاستقامة . ومنها أن الأمور التي يحرص عليها أهل الدنيا قد تكون عقوبة ومحنة ، والجاهل يظنها نعمة مثل المال والجاه وطول العمر ، فإن الله أعطى اللعين من النظرة ما أعطاه .

ومنها أن يعلم المؤمن أن الذنوب كثيرة ولا نجاة له منها إلا بمعسونة الله وعفوه ، وأن كثيراً منها قد لا يعلمه من نفسه ، فإن أكثر الكبائر القلبية مثل الرياء والكبر والحسد ؛ وترك التوكل والإخلاص وغير ذلك قد يتلطخ بها الرجل وهو لا يشعر ، ولعله يتورع عن بعض الصغائر الظاهرة ، وهو في غفلة عن هذه العظائم .

ومنها أن يعرف قدر معصية الحسد وكيف آل باللعين حسده إلى أن فعل به ما فعل .

ومنها وهو من أحسنها أن يعرف صحة ما ذكر عن بعض السلف أن من لم يجاهد في سبيل الله ابتلى بالجهاد في سبيل الشيطان ؛ ومن بخل بإنفاقه المال في طاعة الله ابتلى بإنفاقه في المعاصى وفيما لا يتفعه ، ومن لم يمش في طاعة الله خطوات ، مشى في طاعة الشيطان أميالا وأشباه ذلك ، والدليل من القصة أبلغ من هذا بكثير ، فإن اللعين أبى أن يسجد لزعمه أن ذلك نقص في حقه ، ثم صار بعد ذلك يكدح جهده في القيادة والديالة وأنواع الرذائل .

ومنها أن في القصة معنى قوله صلى الله عليه وسلم: «كل مولوديوله على الفطرة فأبواه يهودانه أو ينصرانه أو يمجسانه»(١) إلى آخره. ومن ذلك قوله حكاية عن إبليس: (ولآمرنهم فليغيرن خلق الله) فإنهم ذكروا في معناه أي آمرهم بتغيير خلق الله، وهي فطرته التي فطر عباده عليها، وهي الإسلام لله وحده لا شريك له.

ومنها أن فيها معنى القاعدة الكبرى في الشريعة المذكورة في مواضع:
منها: قول النبي صلى الله عليه وسلم: « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس
منه فهو رد » وهي من قولـــه: ( ولآمرنهم فليبتكن آذان الأنعام ) فإنهم
ذكروا أن معناه قطع آذان البحيرة تقرباً إلى الله على عادات الجاهلية.

ومنها أنها تفيد المعنى العظيم المذكور في قوله تعالى: (واعلموا أن الله يحول بين المرء(٢) وقلبه) وما في معناه من النصوص ، وذلك مستفاد من صنع اللعين ؛ فإنه مع علمه بجبروت الله وأليم عذابه ، وأنه لا محيص له عنه ؛ ويعرف من الأمور ما لا يعرفه كثير من أهل العلم ، ومع ذلك لم يتب ولم يرجع ، بل أصر وعاند ، وطلب النظرة لأجل المعصية مع علمه بعقابه وعدم مصلحته من فعله ، وهذا باب عظيم من معرفة الرب وقدرته ، وتقليبه القلوب كيف يشاء ، وتيسره كل عبد لما خلق له فيفعله باختياره .

ومنها أن الله سبحانه قد يعاقب العبد إذا غضب عليه بعقوبات باطنة في دينه وقلبه لا يعرفها الناس ، مع إمداده إياه في الدنيا كما قال تعالى :

<sup>(</sup>١) رواه الشيخان عن أبي هريرة رضي الله عنه وسبق في ص ٩٠ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأنفال : الآية ٢٤ .

( فأعقبهم نفاقاً في قلوبهم(١) إلى يوم يلقونه بما أخلفوا الله ما وعدوه ) كما فعل إبليس .

ومنها أن فيها شهادة لما ذكر عن بعض السلف أن من عقوبة السيئة السيئة بعدها . ومنها أنها تفيد القاعدة المعروفة أن الجزاء من جنس العمل ، وذلك أنه قصد الترفع فقيل له : ( اخرج إنك من الصاغرين ) فقصد العز فأذله الله بأنواع من الذل .

ومنها الشهادة لصحة الكلام المذكور عن بعض السلف في قوله: والله إن معالجة التقي التقوى أهون من معالجة غير التقي الناس ، وقول من قال: مصانعة وجه واحد أهون من مصانعة ألف وجه ، وبيان ذلك أن اللعين لنا تخيل أن عليه من أمر الله شيئاً من النقص ، فلو قدم طاعة الله وآثرها على هواه وسجد لآدم ، فلو قدر أن ما تخيله صحيح وأن ذلك غضاضة عليه ، لكان في جنب ما أتاه من الشر والهوان والصغار جزءاً يسيراً فالله المستعان ، فكيف ولو فعل ذلك لكان فيه شرفه وسعادته ، كما هو عادة الله في خلقه أن من تواضع لله رفعه .

ومنها أن الفاجر قد يعطيه الله سبحانه كثيراً من القوى والإدراكات في العلوم والأعمال حتى في صحة الفراسة ، كما ذكر عن اللعين حين تفرس فيهم أنه يغويهم إلا المخلصين فصداً ق الله فراسته في قوله : (ولقد صداً ق عليهم إبليس(٢) ظنه فاتبعوه إلا فريقاً من المؤمنين ) فإن قيل في الحديث :

<sup>(</sup>١) سورة التوبة : الآية ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة سبأ : الآية ٢٠ .

«اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله» (١) فلا يناقض ما ذكرناه ، بل يدل على أن المؤمن أتم في هذه الحصلة من غيره وأصدق ، كماكان في العلم والإيمان والأعمال والحلم والصبر وغير ذلك ، ولو كان للفجار شيء من ذلك.

ومنها الشهادة للقاعدة المعروفة في الشريعة أن كل عمل لا يقصد به وجه الله فهـــو باطل ، لاستثنائه المخلصين .

ومنها الشهادة للقاعدة الثانية وهي أن كل عمل على غير اتباع الرسول غير مقبول ، لقوله في القصة : (اهبطوا منها جميعاً فإما يأتينكم مني (٢) هدى ) الآية فقسم الناس إلى قسمين : إلى أهل الجنة ، وهم الذين اتبعوا الهدى المنزل من الله ، وأهل الشقاق والضلال ، وهم من أعرض عنه فانتظمت هذه القصة لهاتين الآيتين العظيمتين اللتين هما أكبر قواعد الشريعة على الإطلاق ، القاعدة الأولى فيها حديث عمر « إنما الأعمال بالنيات »(٣) والقاعدة الثانية حديث عائشة « من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ود»(١).

<sup>(</sup>١) رواه الطبراني والترمذي من حديث أبي أمامة ، وأخرجه الترمذي أيضاً من حديث أبي سعيد .

وراجع تقريراً موسعاً عن تخريجه في (كشف الخفاء ومزيل الإلباس عما اشتهر من الأحاديث على ألسنة الناس) للمفسر المحدّث الشيخ إسماعيل ابن محمد العجلوني (ت١٦٦٣هـ) ج ١ ص ٤٠ – ٤١.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الآية ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) الحديث متفق عليه عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه ، ورواه ابن حبان بدون (إنما) ، ولم "تصح روايته إلا عن عمر ، لكنه اشتهر بعد ذلك ، وقد سبق تخريجه في ص ٤٤.

<sup>(</sup>٤) سبق تخربجه في ص ٤٤.

وقال أيضاً: وقوله عز وجل: ( وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لاتعلمون) إلى قوله: ( ويحسبون أنهم(۱) مهتدون) هذه الآية ذكرها الله سبحانه بعدما رد على الكفار عبادات يتقربون بها إليه ولم يشرعها ، منها أنهم إذا حجوا طافوا بالبيت عراة يقولون: الثياب التي عصينا الله فيها لا نطوف فيها ، فقال الله رداً عليهم: ( وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل إن الله لا يأمر بالفحشساء أتقولون على الله ما لا تعلمون).

والفاحشة في هذا الموضع إخراج العورة للعبادة ، مثل ما يفعل كثير من الناس يكشف عورته للاستنجاء وغيره ينظرة ، يريد بالاستنجاء في هذه الحالة التقرب إلى الله ، فلما رد عليهم الباطل أخبرهم بالحق الذي شرعه فقال : (قل أمر ربي بالقسط) وهو العدل ( وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد) وهو إقامة الصلاة بحقوقها ( وادعوه مخلصين له الدين ) يقول : ادعوه بهذا الشرط ( لا تدعوا مع ( ) الله أحداً ) يقول الأمور التي تعبدونني بها لم آمركم بها ، والأمور التي أمرتكم بها لا تفعلونها ؛ فالظلم والبغي

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( وإذا فعلوا فاحشة قالوا : وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل : إن الله لا يأمر بالفحشاء أتقولون على الله ما لا تعلمون ؟ قل أمر ربي بالقسط وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد وادعوه مخلصين له الدين كما بدأكم تعودون . فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة أنهم اتخذوا الشياطين أولياء من دون الله ويحسبون أنهم مهتدون) سورة الأعراف : الآبات : ٢٨ – ٣٠٠.

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً ) سورة الحن : الآية ۱۸ .

ضد القسط وهو جاهكم وسمتكم الذي تبذلون فيه الأعمارو الأموال، وإقامة الوجه عند كل مسجد لا تفعلونها ؛ إن فعلتم صليتم صلاة لا تجزيء والإخلاص منكر عندكم ، ودينكم الذي ترجون به الثواب هو الشرك .

إذا فهمت هذا فتأمل أحوال من تعرف ونزل هذه الآية على أحوالهم ترى العجب. ثم قال: (كما بدأكم تعودون) أي لا بد أن يخلقكم للبعث كما بدأ خلقكم من نطفة. ثم قال: (فريقاً هدى وفريقاً حق عليهم الضلالة) فهذا القلر يهدي من يشاء ويضل من يشاء ، فجمع في هذه الآية الإيمان بالله والإيمان باليوم الآخر ، والإيمان بالشرع والإيمان بالقلر ؛ وذكر فيها تفصيل الشرع الذي أمر به ، وذكر حال من عكس الآمر فجعل المنكر معروفاً والمعروف منكراً ؛ ثم خم الآية بهذه المسألة العظيمة ، وهي (أنهم الخلوا الشياطين أولياء من دون الله ويحسون أنهم مهتدون) ، فلا أجهل من هرب عن طاعة الله واختار طاعة الشيطان ، ومع هذا يحسب أنه مهتد مع هذا الضلال الذي لا ضلال فوقه والله أعلم .

وقال أيضاً الشيخ محمد بن عبد الوهاب قوله تعالى : (لقـــد(١) أرسلنا نوحاً) الآية فيه مسائل :

الأولى: شيء من تفصيل قوله: (ولقد بعثنا في كل(٢) أمة رسولاً ) .
الثانية: معنى قوله: «وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى
الناس عامة »(٢) .

الثالثة : الملاطفة في الدعوة إلى الله لقوله : (ياقوم) أضافهم إلى نفسه . الرابعة : التي أرسلت الرسل وخلقت الخلق لأجلها .

الخامسة : تفسير الآية .

السادسة : دعاؤهم بالرغبة .

السابعة : دعاؤهم بالتخويف .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( لقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فقال : يا قوم اعبلوا الله مالكم من إله غيره إني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم . قال الملأ من قومه : إنا لنراك في ضلال مبن . قال : يا قوم ليس بي ضلاله ولكنى رسول من رب العالمين . أبلغكم رسالات ربي وأنصح لكم وأعلم من الله مالاتعلمون. أو عجبتم أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينلوكم ولتتقوا ولعلكم ترحمون . فكذّبوه فأنجيناه والذين معه في الفلك وأغرقنا الذين كذّبوا بآياتنا إنهم كانوا قوماً عمين) سورة الأعراف : الآيات ٥٩ – ٦٤ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (كتاب التيمم وكتاب الصلاة ) ، كما رواه النسائي ( في كتاب الغسل ) والدارمي ( في كتاب الصلاة ) .

الثامنة : جواب الملأ لهـــذا الكلام بهذه الجهالة .

التاسعة : كون أهل الباطل ينسبون أهل الحق إلى الجهالة ؛ بل إلى السفاهة بل إلى السحر بل إلى الجنون .

العاشرة : حسن جوابه لهم ، ومقابلة الاساءة بالتي هي أحسن .

الحادية عشرة : تعريفهم بأنهم إنما ردوا وعصوا رب العالمن .

الثانية عشرة : تعريفهم بمسافيه من الخصال التي لا غناء لهم عنها .

الثالثة عشرة : تعريفهم أن تلك الحصال لا تقتضي الحسد بل تقتضي المحبة والانقياد .

الرابعة عشرة : لما عرفهم أن الرسالة التي أتتهم منه وعظهم بأنه رب العالمين .

الخامسة عشرة: تعريفهم أن هذا الذي استغربوا ونسبوا من قاله إلى الجهالة والجنون هو الواجب في العقل؛ وهو أيضاً حظهم ونصيبهم من الله ، لأنه سبب الرحمة ففي هذا الكلام من أوله إلى آخره من تحقيق الحق ، وذكر أدلته العقلية على تحقيقه ، وإبطال الباطل وذكر الأدلة العقلية على على من له بصيرة .

السادسة عشرة : ذكر أنهم كذبوه مع هـذا البيان ففصل الله الحصومة عا ذكر أنه فعل بالفريقين .

السابعة عشرة : ذكر أن ذلك السبب التكذيب بآياته، فدل على أنه أتاهم بآيات الله .

الثامنة عشرة : أن السبب في ذلك التكذيب هو العمى والجهالة فهي وصفهم لا وصف خصومهم .

وأما قصة(١) عاد فنذكر ما فيها من الزوائد خاصة .

الأولى : تبين أن أعظم التقوى اتقاء الشرك .

الثانية : وصفه الملأ منهم بالكفر .

الثالثة : وصفهم نبيهم بالسفاهة التي هي أبلغ من الجهل .

الرابعة : وصفهم إياه بالكذب .

الحامسة : استعطافه إياهم بأمانته .

السادسة : وعظه إياهم بتلك الآية الواضحة العظيمة .

السابعة : فيه ما يدل على أنهم يعلمون ذلك لقوله : (واذكروا) .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (وإلى عاد أخاهم هوداً قال : يا قوم اعبدوا الله مالكم من إله غيره أفلا تتقون ؟ قال الملأ الذين كفروا من قومه : إنا لنراك في سفاهة وإنا لنظنك من الكاذبين . قال : يا قوم ليس بي سفاهة ولكني رسول من رب العالمين . أبلتغكم رسالات ربي وأنا لكم ناصح أمين . أو عجبتم أن جاءكم ذكر من ربكم على رجل منكم لينذ ركم واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح وزادكم في الحلق بسطة فاذكروا آلاء الله لعلكم تفلحون . قالوا : أجئتنا لنعبد الله وحده ونذر ماكان يعبد آباؤنا فأتنا بما تعد نا إن كنت من الصادقين . قال : قد وقع عليكممن ربكم رجس وغضب أتجادلونني في أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان فانتظروا إني معكم من المنتظرين . فأنجيناه والذين معه برحمة منا وقطعنا دابر الذين كذبوا بآياتنا وماكانوا مؤمنين) سورة الأعــراف

الثامنة : وعظه إياهم بتذكيرهم نعمة الله باستخلافهم في الأرض بعد قوم نوح .

التاسعة : وعظه بزيادة النعمة على أهل زمانهم بزيادتهم في الخلق بسطة .

الماشرة: ذكر أن ذلك لا يدل على الكرامة ، بل قد يكون السبب للإهانة .

الحادية عشرة : ذكر أن هذا الذي كرهوه هذه الكراهة هو سبب فلاحهم .

الثانية عشرة : ذكر ما أجابوه به عن هذا الكلام الذي هو في غاية الحسن .

الثالثة عشرة : ذكر أن هذا الخلاف بينه وبينهم في توحيد العبادة . لا في أصل العبادة .

الرابعة عشرة : ذكر عمدتهم اتباع السواد الأعظم .

الخامسة عشرة : زيادة العتو بقوله : ( فأتنا بما تعدنا ) .

السادسة عشرة : ذكر أن الصدق مملوح عندهم ، وكذلك الكذب مندهم .

السابعة عشرة : ذكر المسألة المهمة ، وهي إنكاره عليهم الاعتماد على ذلك الدليل مع كونه لم ينزل فيه نص من الله .

الثامنة عشرة : كونه بين لهم كبر جهالتهم كيف تجاسروا على الجدال .

التاسعة عشرة : معرفة الأشياء التي لا حقيقة لها من الحقائق .

العشرون : كون الشيء معمولاً به قرنا بعد قرن من غير نكير لا يدل على صحته .

الحادية والعشرون : أمره إياهم بانتظار الوعيد .

الثانية والعشرون : إخباره بانتظارهم الوعد .



وأما قصة ثمود(١) فنذكر ما فيها من الزوائد على القصتين أيضاً :

الأولى : وعظه إياهم بالآية العظيمة .

الثانية : استعطافهم بذكر ربوبية من جاءت منه لهم .

الثالثة : ذكر إضافة الناقة إلى الله .

الرابعة : تفسر البينة بهسذا .

الخامسة : تخصيص الله إياهم بناقته .

السادسة : العجب العجاب من كراهتهم الأمر المطلوب منهم وهو كف

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (وإلى ثمود أخاهم صالحاً قال: يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره قد جاءتكم بينة من ربكم هذه ناقة الله لكم آية فندوها تأكل في أرض الله ولا تمسوها بسوء فيأخذكم عذاب ألم . واذكروا إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد وبو أكم في الأرض تتخذون من سهولها قصوراً وتنحنون الجبال بيوتاً فاذكروا آلاء الله ولا تعثوا في الأرض مفسدين . قال الملأ الذين استكبروا من قومه للذين استضعفوا لمن آمن منهم : أتعلمون أن صالحاً مرسل من ربه ؟ قالوا : إنا بما أرسل به مؤمنون . قال الذين استكبروا : إنا بالذي آمنم به كافرون . فعقروا الناقة وعتوا عن أمر ربهم وقالوا : يا سالح اثننا بما تعدنا إن كنت من المرسلين . فأخذتهم الرجمة فأصبحوا في دارهم جاثمين . فتولى عنهم وقال : يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربي ونصحت لكم ولكن لا تحبون الناصحين ) سورة الأعراف : الآيات ٧٧ — ٧٧ .

الآذى عن ناقة الله التي فيها من نعم الدين والدنيا لمن قبلها ما لا يظنه الظانون .

السابعة : أنه مع هذا توعدهم بالوعيد الشديد إن لم يكفوا عنها الأذى .

الثامنة : تذكيرهم بنعمة الله عليهم بالقصور في السهل .

التاسعة : نعمة الله عليهم في هذه القرة العظيمة وهي قدرتهم على نحت الجبال بيوتاً .

العاشرة : تذكرهم بنعم الله فدل على أنهم يعرفون ذلك .

الحادية عشرة : وعظه إياهم أن الذي ينهاهم عنه هو الفساد في الأرض وهو قبيح بإجماع العقلاء .

الثانية عشرة : ذكر قبح جوابهم لهذه الموعظة البليغة التي جمعت لهم خير الدنيا والآخرة .

الثالثة عشرة : نعته الملأ منهم بالكبر .

الرابعة عشرة : إن الذين استجابوا للحق هم الضعفاء ؛ وأما الملأ المستكبرون فهذا جوابهم وفعلهم .

الخامسة عشرة : جمعهم بين هذه الثلاث : عقر الناقة ، والعتو عن أمر ربهم ، وقولهم لرسولهم هذا .

السادسة عشرة : ذكر قولهم : (إن كنت من المرسلين) فلم يذكر إنكارهم الرسل من حيث الجملة .

السابعة عشرة : ذكر توليه عنهم لما وقع عليهم ما استعجلوا به .

الثامنة عشرة : ذكره أنه لم يبق من الحرص على دنياهم وعلى آخرتهم محنساً .

التاسعة عشرة : ذكر أن العلة في عدم القبول عدم المحبة للناصح لا عدم البيان .

وأما قصة لوط(١) فنذكر أيضاً ما فيها من الزيادة على القصص الشالاث:

الأولى : التصريح أن هذا الفعل لم يفعل قبلهم .

الثانية : موعظة نبيهم بذلك ؛ فدل على أنه متقرر عندهم أن أول من ابتدع القبيح ليس كغيره .

الثالثة : تعظيم هذه الفاحشة بمخاطبتهم بالاستفهام .

الرابعة : تغليظها بالآلف واللام فدل على الفرق بينها وبين الزنا لقوله : ( إنه كان فاحشة )(٢) .

الخامسة: تنبيههم على مخالفة العقول والشهوات لقوله: ( أتأتون الرجال شهوة مع حسنه عقلا ونقلا، وتستبدلون به غير المشتهى مع قبحه عقلا ونقلا.

السادسة : تنبيههم على العلة أنها ليست للشهوة بل للسرف .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ولوطاً إذ قال لقومه : أتأتون الفاحشة ما سبقكم بها من أحد من العالمين ؟ إنكم لتأتون الرجال شهوة من دون النساء بل أنتم قوم مسرفون ؟ وماكان جواب قومه إلا أن قالوا : أخرجوهم من قريتكم إنهم أناس "يتطهرون . فأنجيناه وأهله إلا امرأته كانت من الغابرين .وأمطرنا عليهم مطراً فانظر كيف كان عاقبة المجرمين ) صورة الأعراف : الآيات ٨٠ ـ ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: ٣٧.

السابعة : هذا الجواب العجاب تلك النصيحة ، والبيان بأدلة العقل والنقـــل .

الثامنة : إقرارهم أن آل لوط الطيبون ، وأنهم الأخابث .

التاسعة : تصريحهم أن هذا هو الذي نقموا عليه ، وجعلوه سبباً لإخراجهم من البلد .

العاشرة : ما في إهلاك امرأته من الدلالة على التوحيد ؛ والدلالة على أن من أحب قوماً حشر معهم ، وإن لم يعمل عملهم .

الحادية عشرة : ذكر الأمر بالنظر في عاقبة المجرمين .



الأولى : معرفة أن لا إله إلا الله ، كما في قصة آدم وإبليس ، ويعرف ذلك من عرف أسباب الشرك ، وهو الغلو في الصالحين والجهل بعظمة الله .

الثانية : معرفة أن محمداً رسول الله يعرفه من عرف عداوة علماء أهل الكتاب له .

الثالثة : معرفة الدين الصحيح ، والدين الباطل لأنها نزلت في إبطال دينهم الذي نصروا ، وتأييد دينه الذي أنكروا .

الرابعة : معرفة عداوة الشيطان ومعرفة حيله .

الحامسة : أن من انسلخ من الآيات أدركه الشيطان ومن لم ينسلخ منها حمته منه ، ثم صار أكثر من ينتسب إلى العلم يظن العكس .

السادسة : خوف الخاتمة كما في حديث ابن مسعود .

السابعة : عدم الاغترار بغزارة العلم .

الثامنة: عدم الاغترار بصلاح العمل.

التاسعة : عدم الاغترار بالكرامات وإجابة الدعاء .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( واتل عليهم نبأ الذي آتيناه آياتنا فانسلخ منها فأتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى الأرض واتبع هواه فمثله كثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذَّبوا بآياتنا فاقصص القصص لعلهم يتفكرون . ساء مثلا القوم الذين كذَّبوا بآياتنا وأنفسهم كانوا يظلمون) سورة الأعراف الآيات ١٧٥ .

العاشرة : أن الانسلاخ لا يشترط فيه الجهل بالحق أو بغضه .

الحادية عشرة : أن من أخلد إلى الأرض واتبع هواه فلو عرف الحق وأحبه وعرف الباطل وأبغضه .

الثانية عشرة: معرفة الفتنة وأنه لا بد منها ، فليتأهب وليسأل الله العافية لقوله: ( أحسب الناس أن يتركوا أن يقولوا آمنــّا وهم لا يُفتنون )(١) الآيتن .

الثالثة عشرة: عدم أمن مكر الله.

الرابعة عشرة : عقوبة العاصى في دينه ودنياه .

الخامسة عشرة: ذكر مشيئة الله وذكر السبب من العبد.

السادسة عشرة : أن محبة الدنيا تكون سبباً لردة العالم عن الإسلام .

السابعة عشرة : تمثيل هذا العالم بالكلب في اللهث على كل حال .

الثامنة عشرة : أن هذا مثل لكل من كذب بآيات الله فليس مختصاً .

التاسعة عشرة : ذكر كونه سبحانه أمر بقص القصص على عباده .

العشرون : ذكر الحكمة في الأمو به .

الحادية والعشرون : قوله : (ساء مثلاً) كقوله (بئس مثل القوم )<sup>(۲)</sup> والله أعلم . وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً .

<sup>(</sup>١) سورة العنكبوت : الآية ٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الجمعة : الآية ٥ ، ونصّها (مثل الذين حُملوا التوراة ثم عملوها كمثل الحمار بحمل أسفاراً بثس مثلُ القوم الذين كذّبوا بآيات الله والله لا مهدي القوم الظالمين ) .

## مرع رق و در برسن

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى :

قوله تعالى : (قل يأيها الناس إن كنتم في شك من دينى فلا أعبد الذين تعبدون من دون الله ولكن أعبد الله الذي يتوفاكم وأمرت أن أكون من المؤمنين . وأن أقم وجهك للدين حنيفاً ولا تكونن من المشركين ولاتدع من دون الله ما لا ينفعك ولا يضرك فإن فعلت فإنك إذا من الظالمين )(١) فيه ثمان حالات :

الأولى : ترك عبادة غير الله مطلقاً ولو حاوله أبوه وأمه بالطمع الجليل والإخافة الثقيلة كما جرى لسعد(٢) مع أمه .

<sup>(</sup>۱) سورة يونس: ۱۰۹ – ۱۰۹.

<sup>(</sup>٢) روى مسلم والرمذي وغيرهما في صبب نزول قوله تعسالى : (ووصّيْنا الإنسان بوالديه حُسْناً وإن جاهداك لتشرك بي ما ليس لك به علم فلا تطعّهُما إلي مرجعكم فأنبثكم بما كنم تعملون) سورة العنكبوت: الآية ٨ ، أنها نزلت في سعد بن أبي وقاص رضي الله عنه ، قال : كنت باراً بأمي ، فأسلمت ، فقالت : لتدعن دينك أو لا آكل ولا أشرب حيى أموت ، فتُعيَّر بي ويقال : يا قاتل أمه . وبقيت يوما ويوماً فقلت : يا أماه ، لو كانت لك ماثة نفس فخرجت نفساً نفسا ما تركتُ ديني هذا ، فإن شئت فكلي وإن شئت فلا تأكلي ، فلما رأت ذلك أكلت ، ونزلت هذه الآية : راجع التفاسير الكبيرة .

الحال الثانية : أن كثيراً من الناس إذا عرف الشرك وأبغضه وتركه لا يفطن لما يريد الله من قلبه من إجلاله وإعظامه وهيبته ؛ فذكر هذه الحال (ولكن أعبد الله الذي يتوفاكم).

الحال الثالثة: إن قدرنا أنه ظن وجود الشرك والفعل منه فلا بد من تصريحه منه بأنه من هذه الطائفة ؛ ولو لم يقض هذا الغرض إلا با لهرب عن بلاد كثير من الطواغيت الذين لا يبلغون الغاية في العداوة حتى يصرح بأنه من هذه الطائفة المحاربة لهم .

الحال الرابعة : إن قدرنا أنه ظن وجود هذه الثلاث فقد لا يبلغ الجد في العمل بالدين ، والجد والصدق هو إقامة الوجه للدين .

الحال الحامسة: إن قلمونا أنه ظن وجود الحالات الأربع فلا بدله من مذهب ينتسب إليه ، فأمر أن يكون مذهبه الحنيفية وتوك كل مذهب سواها ولو كان صحيحاً ، ففي الحنيفية عنه غنية .

الحال السادسة : إن قدرنا أنه ظن وجود الحالات الحمس فلا بد أن يتبرأ من المشركين فلا يكثر سوادهم .

الحال السابعة: إن قدرنا أنه ظن وجود الحالات الســـت فقد يدعو من قلبه نبياً أو غيره لشيء من مقاصده ، ولو كان ديناً يظن أنه إن نطق بذلك من غير قلبه لأجل كذا وكذا خصوصاً عند الخوف أنه لا يدخل في هذا الحال.

الحال الثامنة: إن ظن سلامته من ذلك كله ولكن غيره من إخوانه فعله خوفاً أو لغرض من الأهراض ، هل يصدق الله أن هذا ولو كان أصلح الناس قد صار من الظالمين ؟ أو يقول: كيف أكفره وهو يحب الدين ويبغض الشرك وما أعز من يتخلص من هذا ، بل ما أعز من يفهمه وإن لم يعمل به ، بل ما أعز من لا يظنه جنوناً والله أعلم .

## المروز المحمد المراج ال

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب أجزل الله له الأجر والثواب: ذكر ما في صدر سورة هود(١) من العلوم:

الْآوَّل : علم معرفة الله :

(۱) قوله تعالى : (الركتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير . ألا تعبدوا إلا الله إنني لكم منه نذير وبشير . وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يمتع كم مناعاً حسناً إلى أجل مسمى ويؤت كل ذي فضل فضله وإن تولو ا إلي أخاف عليكم عذاب يوم كبير . إلى اللهم جعكم وهو على كل شيء قدير . ألا إنهم يثنون صدور هم ليستخفوا منه ألا حين يستخشون ثيابهم يعلم ما يُسرون وما يعلنون إنه عليم " بذات الصدور . وما من دابة في الأرض إلا على الله رزقها ويعلم مستقرها ومستود عها كل في كتاب مبين . وهو الذي خلق السموات والأرض في ستة أيام وكان عرشه على الماءليبلو كم أيتكم أحسن عملا ولئن قلت إنكم مبعوثون من بعد الموت ليقولن " الذين كفروا : إن هذا إلا سحر مبين . ولئن أخرنا عنهم العذاب لي أمة معدودة ليقولن ما يجسه ألا يوم يأتيهم ليس مصروفاً عنهم وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون . ولئن أذقنا الإنسان منا رحمة ثم نزعناها منه إنه ليوس كفور . ولئن أذقناه نعماء بعد ضراء مسته ليقولن : ذهب السيئات عني ، إنه لفرح فخور . إلا الذين صبروا وعملوا الصالحات أولئك لهم مغفرة وأجر كبير) سورة يونس : الآيات ١ - ١١ .

ذكر أنه حكيسم .

الثانية : أنه خبىر .

الثالثة: أنه قسدير.

الرابعة : أنه ذكر شيئاً من تفصيل العلم في قوله : ( إلا إنهم يثنون صدورهم ) الآية .

الخامسة : ذكر شيئاً من تفصيل القدرة في قوله : (وما من دابة) الآية .

السادسة : خلق السموات والأرض في ستة أيام .

السابعة : كون عرشه على الماء .

التاسعة : كونه وكيلا على كل شيء .

الثاني(١) الإيمان باليوم الآخر ، وذكر أنه إليه المرجع .

الثانية : (ولئن قلت إنكم مبعوثون من بعد الموت ) .

الثالثة : ذكر الجنة والنسار .

الرابعة : ذكر العرض عليه .

الخامسة : كلام الأشهاد .

السادسة : ضل عنهم افتراؤهم .

السابعة : كونهم الأخسرون في الآخرة .

<sup>(</sup>١) يعني : العلم الثاني .

الثالث(١): تقرير الرسالة.

ذكر أولا المسألة الكبرى .

الثانية : أنه نذير من الله وبشر لنا .

الثالثة : تقرير صحة رسالته باعتراضهم بقولهم : إنها (سحر مبين) مع موافقتها للعقل .

الرابعة : تقريرها بقولهم : ( لولا أنزل عليه كنز )(٢) .

الخامسة : تقريرها بمعرفة العلمساء بها .

السادسة : تقريرها بالتحدي .

السابعة : تقريرها بأنها الحق من الله .

الرابع : ذكر الوعد والوعيد .

وذكر المتاع الحسن لمن قبله .

الثانية : ذكر عذاب اليوم الكبر لمن أني .

الثالثة : (يوم يأتيهم ليس مصروفاً عنهم ) .

الرابعية: وعيد من أراد الدنيسا.

الخامسة : ووعيد من افترى عليه .

السادسة : وعد المؤمنين المخبتين .

السابعة : وعيد من استهزأ بالقرآن .

الخامس :ذكر الأمر والنهي .

<sup>(</sup>١) يعني : العلم الثالث .

<sup>(</sup>٢) قولُه تعالى ( فلعللَّك تارك " بعض ما يوحتي إليك وضائق " به صدرُك أن يقولوا ؛ لولا أنزل عليه كُنز أوجاء معه ملَكُ " ، إنما أنت نذير " والله على كل شيء وكيل " ) الآية ١٢ .

فذكر النهى عن الشرك والأمر بالإخلاص .

الثانية : الأمر بالاستغفار والتوبة .

الثالثة : الأمر بالمضي على أمر الله ؛ وان اعترضوا بالشبهة الفاسدة .

الرابعة : أمره(١) بالتحدي .

الخامسة : نهيه عن الفرية فيه .

السادس: أمور مدحها لنفعها.

منها الصبر.

الثانية: عمل الصالحات.

الثالثة : مدح العلم الصادر عن اليقن .

الرابعــة: مدح معرفة القرآن.

الخامسة : ذكر نتيجة الأمرين .

السادسة: الإعان.

السابعة : الإخبات إلى الله .

السابع: أمور كرهها ذكرها لتترك.

منهــــا التولى . .

الثانية: ثني الصدر.

الثالثة : الاعتراص على الحق الصريح بالجهل الصريح .

الرابعة : استبطاء وعيد الله .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى (أم يقولون افتراه قل: فأتوا بعشرِ سورٍ مثيله مفتريات وادعوا من استطعتم من دون الله إن كنتم صادقين ) الآية ۱۳ .

الخامسة : كون الإنسان يتوساً عند الضراء .

السادسة : كونه كفوراً عندها .

السابعة : كونه فرحاً عند النعماء .

الثامنة : فخوراً عندها ولو كانت بعد ضراء والتي قبلها ولو كانت بعد سراء .

التاسعة: نتيجة معرفة الآية.

العاشرة: فائدة النتيجسة.

الحادية عشرة: كونه يريد الدنيسا.

الثانية عشرة : كونه يفتري على الله الكذب .

الثالثة عشرة : من المكروه الصد عن سبيل الله .

الرابعة عشرة: بغي العوج لهـا.

الثامن: المنشور.

ذكر أن الأكثر لا يؤمنون .

الثانية: ذكر مثل المؤمنن.

الثالثة: ذكر مثل الكافرين.

الرابعة : التنبيه على التذكير بالحالين .

الخامسة : كونهم لا يستطيعون السمع .

السادسة : الفرق بن العالم والجاهل .

السابعة : كون عرشه على المساء.

الثامنة : من الوعد ( أولئك لهم مغفرة وأجر كبير ) .

وقال أيضاً الشيخ محمد رحمه الله تعالى : ( من كان يريد الحياة الدنيا وزينتها نوف إليهم أعمالهم فيهسا وهم فيها لا يُبخسون . أولئك الذين ليس لهم في الآخرة إلا النار وحبط ما صنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون )(١)

وقد ذكر عن السلف من أهل العلم فيها أنواع ثما يفعل الناس اليوم ولا يعرفون معنساه .

الأول: من ذلك العمل الصالح الذي يفعل كثير من الناس ابتغاء وجه الله من صدقه وصلاة وإحسان إلى الناس ونحو ذلك، وكذلك ترك ظلمأو كلام في عرض ونحو ذلك مما يفعله الإنسان أو يتركه خالصاً لله ، لكنه لا يريد لوابد في الآخرة إنما يريد أن الله بجازيه بحفظ ماله وتنميته ، وحفظ أهله وعياله وإدامه النعمة عليهم ونحو ذلك ، ولاهيمة له في طلب الجنة ولا الهرب من النار فهذا يُعطي لواب عمله في الدنيا ، وليس له في الآخرة نصيب ؟ وهذا النوع ذكر عن ابن عباس في تفسير الآية .

وقد غلط بعض مشائخنا بسبب عبارة في شرح الإقناع في أول باب النية لما قسم الإخلاص مراتب وذكر هذا منها ظن أنه يسميه إخلاصاً مدحاً له وليس كذلك ؛ وإنما أراد أنه لا يسمى رياء وإلا فهو عمل حابط في الآخرة.

والنوع الثاني : وهو أكبر من الأول وأخوف وهو الذي ذكر مجاهد أن

اسورة هود : الآيتان ١٥ – ١٦ .

الآية نزلت فيه ، وهو أن يعمل أعمالا صالحة ونيته رئاء الناس لا طلب ثواب الآخرة ؛ وهو يظهر أنه أراد وجه الله وإنما صلى أو صام أو تصدق أو طلب العلم لآجل أن الناس يمدحونه ويجل في أعينهم ، فإن الجساه من أعظم أنواع الدنيسا ؛ ولما ذكر لمعاوية حديث أبي هريرة في الثلاثة الذين هم أول من تسعر (۱) بهم النار وهم : الذي تعلم العلم ليقال عالم حتى قيل ، وتصدق ليقال جواد ، وجاهد ليقال شجاع ، بكى معاوية بكاة شديداً ثم قرأ هذه الآية .

النوع الثالث: أن يعمل الأعمال الصالحة ومقصده بها مالاً مثل أن يحج لمال يأخذه لا لله ، أو يهاجر لدنيا يصيبها أو امرأة ينكحها ، أو يجاهد لأجل المغنم فقد ذكر هذا النوع أيضاً في تفسير هذه الآية كما في الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم قال : « تعس عبد الدينار ، تعس عبد اللرهم تعس عبد الخميصة »(٢) الخ . وكما يتعلم العلم لأجل مدرسة أهله أو مكسبهم أو رياستهم ، أو يقرأ القرآن ويواظب على الصلاة لأجل وظيفة المسجد كما هو واقع كثيراً ؛ وهؤلاء أعقل من الذين قبلهم لأنهم عملوا لمصلحة يحصلونها ، والذين قبلهم عملوا لأجل المدح والجلالة في أعين الناس ولا يحصل لهم طائل ؛ والنوع الأول أعقل من هؤلاء كلهم لأنهم عملوا لله وحده لا شريك له ، لكن لم يطلبوا منه الخير العظيم وهو الجنة ، ولم يهربوا من الشر العظيم وهو العذاب في الآخرة .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (كتاب الإمارة) والنسائي (كتاب الجهاد) وأحمد في مسنده ج ۲ ص ۳۲۲ .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري وابن ماجة عن أبي هريرة مرفوعاً .

النوع الرابع : أن يعمل الإنسان بطاعة الله مخلصاً في ذلك لله وحده لا شريك له ، لكنه على عمل يكفره كفراً نخرجه عن الإسلام مثل اليهود والنصارى إذا عبدوا الله، وتصدقوا أو صاموا ابتغاء وجه الله والدار الآخرة ، ومثل كثير من هذه الآمة الذين فيهم شرك أكبر أوكفر أكبر يخرجهم عن الإسلام بالكلية إذا أطاعوا الله طاعة خالصة يريدون بها ثواب الله في الدار الآخرة ، لكنهم على أعمال تخرجهم من الإسلام ؛ وتمنع قبول أعمالهم فهذا النوع أيضاً قد ذكر في الآية عن أنس بن مالك وغيره ، وكان السلف نخافون منه كما قال بعضهم : لو أعلم أن الله تقبل مني سجدة واحدة لتمنيت الموت لأن الله يقول : ( إنما يتقبل الله من المتقن )(١) فهذا قصد وجه الله والدار الآخرة ، لكن فيه من حب الدنيـــا والرياسة والمـــال ما حمله على ترك كثير من أمر الله ورسوله أو أكثره فصارت الدنيا أكبر قصله ؛ فلذلك قيــل قصد الدنيا وصار ذلك القليل كأنه لم يكن كقوله صلى الله عليه وسلم : « صل فإنك لم تصل »(٢) والأول أطاع الله ابتغاء وجهه لكن أراد من الله الثواب في الدنيا ؛ وخاف على الحظ والعيال مثل ما يقول الفسقة فصح أن يقال : قصد الدنيا والثاني والثالث واضح .

لكن بقي أن يقال: إذا عمل الرجل الصلوات الخمس والزكاة والصوم

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه البخاري ( في كتب الأعان والأذان والاستئذان ) ومسلم ( في كتاب الصلاة ) والبرمذي (كتاب الصلاة ) والبرمذي (كتاب المواقيت ) والنسائي ( افتتاح) والدارمي ( صلاة ) ، كما رواه أحمد في مسنده ج ٢ ص ٤٣٧ .

والحج ابتغاء وجه الله طالباً ثواب الآخرة ، ثم بعد ذلك عمل أعمالاً كثيرة أو قليلة قاصداً بها الدنيا مثل أن يحج فرضه لله ثم يحج بعده لأجل الدنياكما هو الواقع كثيراً فالجواب أن هذا عمل للدنيسا والآخرة ولا ندري ما يفعل الله في خلقه ، والظاهر أن الحسنات والسيئات تداً فعا وهو لما غلب عليهمنهما، وقد قال بعضهم : أن القرآن كثيراً ما يذكر أهل الجنة الخلص وأهل النار الخلص ، ويسكت عن صاحب الشائبتين ، وهو هذا وأمثاله ؛ ولهذا خاف السلف من حبوط الاعمال ، وأما الفرق بين الحبوط والبطلان فلا أعلم .



وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى في قوله عز وجل لما ذكر قصة نوح: ( تلك من أنباء الغيب نوحيها إليك ما كنت تعلمها أنت ولا قومك من قبل هذا فاصبر إن العاقبة للمتقين )(١) إذا تأمل الإنسان حاله أولا ، وما تعلم من العلوم من أهله ثم تفكر في هذه القصة هل علم منها زيادة على ما عنده أولا عرف مسائل:

الأولى : عظمة الشرك عند الله ولو قصدصاحبه التقرب إلى الله، وذلك مما فعل الله بأهل الأرض لما عبدوا ودا ، وسواعاً ؛ ويغوث ، ويعوق ، ونسرا .

الثانية : شدة بطش الله وعقوبته حيث أرسل الطوفان فأهلك الطيور والدواب وغير ذلك .

الثالثة : معرفة آيات رسول الله صلى الله عليه وسلم حيث وافق ما قصه مع كونه لم يعلم ولم يأخذ عمن يعلم ما عند أهل الكتاب ، فلم يستطيعوا أن يردوا عليه مع شدة العداوة .

الرابعة : التحقيق بكون المخلوق ليس له من الآمر شيء ولو كان نبياً مرسلا بسبب ما فيها من قصة ابن نوح .

الحامسة : تبيين الله الحجج الباطلة والتحذير منها ؛ مع أنها عندنا أوهام وعند أكثر الناس حجج صحيحة .

السادسة : تبرؤ الرسل من دعوى أن عندهم خزائن الله وعلم الغيب مع أن الطواغيت في زمننا ادَّعوا ذلك ؛ وصُدَّقوا وعُبِدوا لأجل ذلك .

<sup>(</sup>١) سورة هود : الآية ٤٩ .

السابعة: التحذير من استحقار الفقراء والضعفاء لقوله: ( ولا أقول للذين تزدرى أعينكم لن يؤتيهم الله خيراً الله أعلم بما في أنفسهم إني إذاً لمن الظالمين )(١) مع أنه سائغ ممن يدعي العلم ويستحسنه الناس منهم.

الثامنة : وهي من أعظم الفوائد التحذير من الشبهة التي أدخلت أكثر الناس النار وهي السواد الأعظم والنفرة من القليل لقوله :( وما آمن معه إلا قليل )(٢) .

التاسعة : معرفة شيء من عظمة الله في تأديبه الرسل لما قال لنوح : (إني أعظك أن تكون من الجاهلين )(٣) .

العاشرة : وهي من أهمها أن فيها شاهداً لقول الحسن: نضحك ولعل الله اطلع على بعض أعمالنا فقال : لا أغفر لكم وذلك من قوله : ( إنه لن يؤمن من قومك إلا من قد آمن )(1) مع سخريتهم منه .

الحادية عشرة : التحذير من اتباع رؤساء الدنيا وقبول حججهم لقوله : (قال الملأ) وهم الأشراف والرؤساء .

<sup>(</sup>١) سورة هود : الآية ٣١ .

<sup>(</sup>٢) سورة هود : الآية ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ونادى نوح ربه فقال : رب إن ابني من أهلي وإنَّ وعدك الحقُ وأنت أحكم الحاكمين . قال : يانوح إنه ليس من أهلك إنه عمل عُيرُ صالح فلا تسألن ماليس لك به علم إني أعظك أن تكون من الحاهلن) سورة هود : الآيتان ٤٥ — ٤٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة هود : : الآية ٣٦ .

الثانية عشرة: بيان الله تعالى لتلك الحجج فقولهم: ( ما قراك الدين الإ بشراً مثلنا) فيه القياس الفاسد وقولهم: ( وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراذلنا) احتجاج بما ليس حجة وقولهم: ( بادي الرأي) أي ليسوا بأهل دقة نظر في أمور الدنيا احتجاج بماليس بحجة وقولهم: ( وما نرى لكم علينا من فضل) احتجاج برؤيتهم وهو من أفسد الحجج وقولهم: ( بل نظنكم كاذبين)(۱) احتجاج بالظن.

الثالثة عشرة : أنهم لم يصرحوا بأن هذا الذي عليه نوح وأتباعه أمر الله ، ثم جاهروا بعصيانه ، قالوا : ( بل نظنكم كاذبين ) وقالوا : ( ولو شاء الله لأنزل ملائكة )(٢) وغير ذلك ، وأنت ترى الذين يكونون من أهل العلم والعبادة كيف يقرون ومجاهرون بالكفر ( ويحسبون أنهم مهتدون )(٣).

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى ( فقال الملأ الذين كفروا من قومه : ما نراك إلابشراً مثلنا وما نراك اتبعك إلا الذين همأراذلنا بادي الرأي وما نرى لكم علينا من فضل بل نظنكم كاذبين ) سورة هود الآية : ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآية ٢٤، وقد وردت فيها أيضا قصة نوح وقومه .

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف ٣٠ والزخرف ٣٧ .

## امرادرة ومرادام المراب

ذكر ما ذكر الشيخ محمد رحمه الله على سورة يوسف من المسائل:

(الر تلك آيات الكتاب المبين . إنا أنزلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون . نقص عليك أحسن القصص بما أوحينا إليك هذا القرآن وإن كنت من قبله لمن الغافلين )(١) روى ابن جرير عن سعد بن أبي وقاص قال : أنزل الله على النبي صلى الله عليه وسلم القرآن فتلاه زماناً فقالوا يا رسول الله لوحدثتنا فنزل : ( الله نزل أحسن(٢) الحديث ) الآية وله عن عون بن عبد الله قال : مل الصحابة ملة فقالوا يا رسول الله : حدثنا فنزل ( الله نزل أحسن الحديث ) ثم ملو ملة فقالوا يا رسول الله : حدثنا ما فوق الحديث ودن القرآن يعنون القصص فأنزل الله أول هذه السورة إلى قوله : ( لمن الغافلين ) .

وثما يدل على أن القرآن كاف عما سواه من الكتب أن عمر أتى النبي صلى الله عليه وسلم بكتاب فقرأ عليه فغضب فقال : «أمتهوكون فيها

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف ۱ – ۳.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( الله نزّل أحدث الحديث كتاباً متشابهاً مثانيً تقشعرً منه جلود الذين نخشون ربهم ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ومن يضلل الله فما له من هاد) سورة الزمر الآية : ٢٣ .

يا ابن الخطاب والذي نفسي بيده لقد جنتكم بها بيضاء نقية لا تسألوهم عن شيء فيخبروكم بحق فتكذبونه أو بباطل فتصدقونه ، والذي نفسى بيده لو كان موسى حياً ما وسعه إلا اتباعي ه(١) رواه أحمد ، وفي لفظ أنه استكتب جوامع مع التوراة وقال : ألا اعرضها عليك ، وفيه : « لوأصبح فيكم موسى حياً ثم اتبعتموه وتركتموني لضللم إنكم حظي من الامم وأنا حظكم من النبين » .

وقد انتفع عمر بهذا فقال للذي نسخ كتاب دانيال امحه بالحميم والصوف الأبيض ، وقرأ عليه أول هذه السورة وقال : « لأن بلغني أنك قرأته أو أقرأته أحداً من الناس لأنهكنك عقوبة » .

والمراد بأحسن القصص القرآن لا قصة يوسف وحدها وقوله: (تلك) أي هذه (آيات الكتاب المبين) الواضح الذي يوضح الآشياء المبهمة وقوله: (لملكم تعقلون) أي تفهمون معانيه ، والقصص مصدر قص الحديث يقصه قصصاً أي بإيحالنا إليك هذا القرآن ، وقوله: (لمن الغافلين) أي الجاهلين به .

وهذا ثما يبين جلالة القرآن ، لأن فيه دلالة على أن علمه صلى الله عليه وسلم من القرآن ، وفيه دلالة على جلالة الله وقدرته ، ودلالة على عظيم نعمته على نبيه صلى الله عليه وسلم ، وفيه دلالة على كذب من ادعى أن غيره من الكتب أوضح منه .

<sup>(</sup>١) الحديث رواه أحمد وابن ماجه عن ابن عباس رضي الله عنه .

راجع : کنز العمال ج ۱ ص ۲۰۰ – ۲۰۱ .

قوله عز وجل: (إذ قال يوسسف لأبيه يا أبت إني رأيت أحد عشر كوكباً والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين. قال يا بي لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيداً إن الشيطان للإنسان عدو مبين)(١) أبوه يعقوب ابن اسحق بن إبراهيم عليه السلام، والكواكب عبارة عن إخوته، والشمس والقمر عبارة عن أبيه وأمه، ووقع تفسيرها بعد أربعين سنة، وقيل: عانين حين رفع أبويه على العرش وخروا له سجداً، ولما كان تعبيرها خضوعهم له، خشي إن حدثهم أن يحسدوه فيبغون له الغوائل؛ وثبت أن رسول الله صلى الله عليه وسلم أمر من رأى ما يجب أن عدت به ولا يحدث إلا من يحب؛ وإذا رأى ما يكره فليتحول إلى جنبه الآخر، ويتفل عن يساره ثلاثاً، ويتعوذ بالله من شرها فإنها لا تضره، وفيها عدم الوثوق بنفسك وبغيرك؛ قبل للحسن: أعسد المؤمن؟ قال: أنسيت إخوة يوسف؟ وفيها التنبيه على السبب وهو عداوة الشيطان للإنسان. وفيها كتمان النعمة ما لم يؤمر بإظهارها، وفيها كتمان السر.

قول : ( وكذلك بجتبيك ربك ويعلمك من تأويل الأحاديث ويم نعمته عليك وعلى آل يعقوب كما أتمها على أبويك من قبل إبراهم واسحق إن ربك عليم حكيم )(٢) أي كما اختارك لهذه الرؤيا كذلك يختارك لنبوته (ويعلمك من تأويل الأحاديث) قال مجاهد وغيره : عبارة الرؤيا (ويتم نعمته عليك) بإرسائك ( كما أتمها على أبويك من قبل) وقوله : ( إن ربك عليم حكيم ) أي عليم بمن يصلح للاجتباء ، حكيم يضع الأشياء في مواضعها ،

 <sup>(</sup>۱) سورة يوسف ٤ – ٥ .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف الآية : ٦.

وهذا من أنفع العلوم يعني معرفة الله تعالى ، ولا يعتني به إلا من عرف قدره ، وفيها البشارة بالخير ، وإنه ليس من مدح الإنسان المنهي عنه ، وفيها تولية النعمة مسديها سبحانه وتعالى ، وفيها سؤال الله تعالى تمام النعمة ، وأن علم التعبير علم صحيح يمن الله به على من يشاء من عباده .

وقوله عز وجل: (لقسد كان في يوسف وإخوته آيات للسائلين. إذ قالوا ليوسف وأخوه أحب إلى أبينا منا ونحن عصبة إن أبانا لفي ضلال مبين. اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين. قال قائل منهم لا تقتلوا يوسف وألقوه في غيابة الحب يلتقطه بعض السيارة إن كنم فاعلين)(۱) يعني أن في ذلك عبراً وفوائله لن يسأل ؛ فإنه خبر يستحق السؤال (إذ قالوا ليوسف وأخوه) شقيقه أي (ونحن عصبة) جماعة وقوله: (في ضلال مبين) أي تقديمهما علينا ، وقوله: (اطرحوه أرضاً) أي ألقوه في أرض بعيدة (مخل لكم) وحدكم (وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين) أي تتوبون وقوله: (في غيابة الجب) أي أسفله (يلتقطه بعض السيارة) أي المارة من المسافرين غيابة الجب) أي أسفله (يلتقطه بعض السيارة)

قال ابن اسحق : لقد اجتمعوا على أمر عظيم يغفر الله لهم (وهو أرحم الراحمين ) .

وفيها مسائل:

منها ما نبه الله تعالى عليه أن هذه القصة فيها عبر ، قال بعضهم : فيها

الآيات : ٧ ـ ١٠ .

أكثر من ألف مسألة ، وفيها أن الذي ينتفع بالعلم هو الذي يهتم به ويسأل عنه ؛ وأعظم ما فيها تقرير الشهادتين بالأدلة الواضحة .

وفيها : أن الوالد يعدل بين الأولاد لئلا تقع بينهم القطيعة ، وأن ذلك ليس مختصاً بالمال .

وفيها غلط العالم في الأمر الواضح ؛ وتغليطه من لا ينبغي تغليطه لقولهم : ( ونحن عصبة ) الآية .

وفيها أن الإنسان لا يغتر بالشيطان إذا زيّن له المعصية ومنيًّاه التوبة .

وفيها شاهد للمثل المعروف بعض الشر أهون من بعض . وفيها شاهد لقوله : «أشد الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل ، يبتلي الرجل على قدر دينه »(١) وسيأتي بعض ما فيها من المسائل في مواضعه إن شاء الله تعالى .

(قالوا(٢) يا أبانا مالك لا تأمنا على يوسف وإنا له لناصحون . أرسله معنا غداً يرتع ويلعب وإنا له لحافظون) قال ابن عباس وغيره : (يرتع ويلعب) يسعى وينبسط ، وفي قراءة (نرتع ونلعب) فيه الرخصة في بعض اللعب خصوصاً للصغار ، وفيه التحفظ على الأولاد ، وفيه إرسافم مع الأعمناء الناصحين ، وفيه عدم الاغترار بحسن الكلام .

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي وقال: حسن صحيح ، كما رواه ابن ماجة وابن حبان والحاكم عن سعد بن أبي وقاص قال : قلت : يا رسول الله أي الناس أشد بلاء ؟ قال ( الأنبياء ، ثم الأمثل فالأمثل . . ) كما رواه النسائي وابن ماجه والدارمي وأحمد وابن منيع وأبو يعلى من حديث عاصم . . . راجع : كشف الحفاء ج ١ ص ١٣٠ .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف الآيتان : ۱۱ – ۱۲ .

(قال: إني ليحزنني أن تذهبوا به وأخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون. قالوا لأن أكله الذئب ونحن عصبة إنا إذا لخاسرون)(١) قال إنه ليشق علي مفارقته وقت ذهابكم به لفرط محبته (وأخاف أن يأكله الذئب وأنتم عنه غافلون) أي تشتغلون عنه برميكم ورعيكم ، فأخلوها منه وجعلوها عذرهم ، ومن الأمثال: البلاء موكل بالمنطق.

وفيه أنه لم يتهمهم بما أرادوا ولكن خاف من التقصير في حفظه (قالوا لئن أكله الذئب) أي إن عدا عليه فأكله ونحن جماعة إنا إذا لعاجزون ، فيه الذم لمن ترك الحزم ، وفيه أن العجز هلكة .

(فلما ذهبوا(٢) به وأجمعوا أن يجعلوه في غيابة الجب وأوحينا إليه لننبئنَّهم بأمرهم هذا وهم لا يشعرون) هذا فيه تعظيم لما فعلوا أنهم اتفقوا على إلقائه في أسفل الجب ، وقد أخذوا من أبيه بذلك الكلام.

وقوله: (وأوحينا إليه) قبل: كان قد أدرك، وقبل: أوحي إليه كما أوحي إلى عيسى (٢) ويحيى . وقوله: (وهم لا يشعرون) أي لا يشعرون بأنك يوسف كذا روى عن ابن عباس، وقبل: لا يشعرون بإيحائنا ذلك اليسه .

وفيه جواز الذنوب على الصالحين ، وفيه رجاء رحمة الله ، وفيه أن الله سبحانه وقت البلاء نعماً عظيمة .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآيتان : ١٣ – ١٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية : ١٥.

<sup>(</sup>٣) يشير إلى كلام عيسى في المهد وإعطاء يحيى الحكم صبيبًا (عليهما السلام) سورة مرسم : ١٢ – ٣٠ .

وفيه أن الماكر يصير وبال مكره عليه ، ولكن لا يشعر ، ولو شعر لمسا فعسل .

(وجاءوا أباهم عشاء يبكون . قالوا يا أبانا إنا ذهبنا نستبق وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب وما أنت بمؤمن لنا ولو كنا صادقين . وجاءوا على قميصه بدم كذب قال : بل سولت لكم أنفسكم أمراً فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون )(۱) لما رجعوا إليه باكين إظهاراً للحزن على يوسف اعتذروا باستباقهم وهو الترامي (وقالوا إنا ذهبنا نستبق) وقوله : (عند متاعنا) أي ثيابنا وأمتعتنا وقوله : (وما أنت بمؤمن لنا ) أي لست بمصدقنا ولو كنا صادقين عندك فكيف مع التهمة ، وقوله ( بدم كذب ) نسوا أن يخرقوا القميص فعرف كذبهم ؛ قوله (سولت ) أي زينت أو سهلت ، والصبر الجميل الذي لا شكوى معه ، وقوله : (تصفون ) أي تذكرون ، وفيه من الفوائد عدم الاغترار ببكاء الحصيم ، وعدم الاغترار بزخرف القول ؛ وما يجعل الله على الباطل من العلامات .

وفيه الاستدلال بالقرائن ، وفيه ما ينبغي استعماله عند المصائب وهو الصبر الجميل والاستعانة بالله ، وأن التكلم بذلك حسن .

( وجاءت سيارة فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه قال : يابشرى هذا غلام وأسروه بضاعة والله عليم بما يعملون . وشروه بثمن بخس دراهم معدودة وكانوا فيه من الزاهدين )(٢) السيارة الرفقة السائرون ، والوارد الذي يرد

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآيات : ١٦ – ١٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة يوسف الآيتان ۱۹ ــ ۲۰ .

الماء يستسقى للقوم ، وقوله : (وأسروه بضاعة ) أي أظهروا أنهم أخذوه بضاعة من أهل الماء .

وقوله: ( وشروه بثمن بخس دراهم ) أي باعوه في مصر بثمن قليل ، لأنهم لم يعلموا حاله ، وفيه من الفوائد أن الله يبتلي أحب الناس إليه بمثل هذا البلاء العظيم عليه وعلى أبيه ، ومن ذلك البلاء أنه سلط عليه من يبيعه بيع العبد .

وفيه أنه لا ينبغي للعاقل أن يستحقر أحداً فقد يكون زاهداً فيـــه وهو لا يعـــلم .

( وقال الذي اشتراه من مصر لامرأته أكرمي مثواه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً وكذلك مكّنّاً ليوسف في الأرض ولنعلمه من تأويل الأحاديث والله غالب على أمره ولكن أكثر الناس لا يعلمون )(١) قال ابن مسعود : أفرس الناس ثلاثة : العزيز حيث تفرس في يوسف ، والمرأة حين قالت : يا أبت استأجره ، وأبو بكر في عمر (٢) .

وقوله: ( وكذلك مكنا ليوسف ) أي كما أنجيناه من كيد إخوته ومن الجب وجعلناه عند من يكرمه مكناً له ( ولنعلمه من تأويل الآحاديث ) أي إنحا فعلنا ذلك لحكمة وهي إعطاؤنا إياه العلم والعمل ؛ وقوله: ( والله غالب على أمره ) أي الذي يجري ما أراد لا ما أراد العباد كما لم يعمسل كيدهم في يومسف ، وقوله: ( ولكن أكثر الناس لا يعلمون ) ما أعظمها من فائدة لمن فهمها .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآية : ٢١ .

 <sup>(</sup>٢) يعني : عندما استخلفه فكان عند حسن ظنه . أما قول المرأة عن موسى عليه السلام فهو في سورة القصص الآية : ٢٦ .

(ولما بلغ أشده آتيناه حكماً وعلماً وكذلك نجزي المحسنين )(١) تقول العرب: بلغ أشده أي منتهى شبابه قيل: الحُملُم، وقيل أكثر من ذلك، قوله: (آتيناه حكماً وعلماً) العلم معرفة الأشياء والحكم العمل به وإصابة الحق وقوله: (وكذلك نجزي المحسنين) يعني أن هذا ليس مختصاً بيوسف، بل الله سبحانه بجازي المحسنين بخير الدنيا والآخرة، ومن ذلك أنه يجازى المحسنين بإعطائه العلم والحكمة.

(وراودته التي هو في بيتها عن نفسه وغلقت الأبواب وقالت هيئت لك قال : معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي إنه لا يفلح الظالمون )(٢) فيه مسائل :

الأولى قوله : (إنه ربي ) إن هذا جائز في شريعتهم بخلاف شريعتنا ، لأنها لوكانت سمحة في العمل فهي حنيفية في التوحيد .

الثانية : مراعاة حق المخلوق .

الثالثة : شكر نعمة المخلوق لقوله : (أحسن مثواي).

الرابعة : القاعدة الكلية ( إنه لا يفلح الظالمون).

الخامسة : التنبيه على عدم مخالطة الخدم للنساء خصوصاً إذا كان في الخادم داعية .

السادسة : معرفة كمال يوسف عليه السلام فإن صبره لا يعرف له نظـــر .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف الآية : ٢٢.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية : ٢٣.

السابعة : براءته عليه السلام من الحول والقوة لقوله : ( معاذ الله ) أعوذ بالله ( إنه ربي ) أي سيدي ( أحسن مثواي ) أي أكرمني .

الثامنة : أن الاعتذار بحق المخلوق لا بأس به ؛ ولو كان في القضية حق الله ، ومعنى ( هيت لك ) أي أقبل .

( ولقد همت به وهم من بها لولا أن رأى برهان ربه كذلك لنصر ف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا المخلصن )(١) فيه مسائل :

الأولى: أن الهم الذي لا يقترن به عمل ولا قول لا يعد ذنباً ، كما في الحديث: « إن الله تجاوز لهذه الأمة عما حدثت به أنفسها ما لم تكلم أو تعمل »(٢).

الثانية : أن الذي صرفه عن ذلك فضل تفضل الله عليه به تلك الساعة غير إيمانه الأول ، وهذه من أعظم ما يعرف الإنسان نفسه .

الثالثة : أن هذا الفضل سببه ما تقدم له من العمل الصالح فمن ثواب العمل حفظ الله للعبد كما في قوله : « احفظ الله محفظك »(٣) .

الرابعة : معرفة قدر الإخلاص حيث أثنى الله على يوسف أنه من أهله . الخامسة : السابقة التي سبقت من الله ، كما قال أبو عثمان : لأنا بأول هذا الآمر أفرح منى بآخره .

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٤.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (كتب العتق والطلاق والأيمان) ومسلم (إيمان) والترمذي (طلاق) وأبو داود (طلاق) والنسائي (طلاق) وابن ماجة (طلاق) ، كما رواه أحمد في مسنده ج ٢ ص ٤٢٥ .

<sup>(</sup>٣) رواه الترمذي (قيامه ) وأحمد في مسنده ج ١ ص ٣٠٣ ــ ٣٠٧

السادسة : أن العباد المضافين إليه غير الذين قال فيهم : ( إن كل من في السموات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً )(١) .

السابعة : صرف الله عنه السوء والفحشاء ، فيه رد على ما ذكر بعض المفسرين .

الثامنة : أن الصارف له آية من آيات الله أراه إياها .

التاسعة : عطف الفحشاء على السوء قيل : إن السوء الذنوب كلها .

(واستبقا الباب وقد تقميصه من دبر وألفيا سيدها لدى الباب قالت ما جزاء من أراد بأهلك سوءاً إلا أن يسجن أو عذاب أليم )(٢) تبادرا إلى الباب ، إن سبق يوسف خرج وإن سبقته أغلقته لئلا يخرج ، وقوله : (من دبر) أي من خلف (ألفيا) أي وجدا سيدها أي زوجها (لدى الباب) أي عنده ، فيها مسائل :

الأولى : حرصه عليه السلام على البعد عن الذنب كما حرصت على الفعــــل .

الثانية : لطف الله تعالى في تيسره شق القميص من دبر .

الثالثة : كشف الله ستر العاصى فيما يستبعد .

الرابعة : شدة مكر النساء كيف قويت على هذا في هذا الموضع .

الحامسة : التحرز من تظلم الشخص فربما أنه هو الظالم ، والدواء التأني وعدم العجلة .

اسورة مرىم الآية : ٩٣.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف الآية : ٢٥ .

السادسة : تسمية الزوج سيداً في كتاب الله .

السابعة : ما عليه الكفار من استعظام الفاحشة .

الثامنة : الغبرة على الأهل.

(قال: هي راودتني عن نفسي وشهد شاهد من أهلها إن كان قميصه قدً من قبل فصدقت وهو من الكاذبين. وإن كان قميصه قدُدً من دبر فكذبت وهو من الصادقين )(١) قوله: ( من أهلها ) أي من أقاربها ، وإن كان مع زوجها ، فيه مسائل:

الأولى : القيام بالقسط في الشهادة قد يكون من الكفار ؛ والعجب أنه في مثل هذه الحادثة .

الثانية : أن الشاهد إذا كان من قرابات الشهود عليه فهو أبلغ .

الثالثة : الحكم بالدلالات والقرائن .

الرابعة : ذكر الله تعالى ذلك على سبيل التصويب فيفيد قبول الحق ممن أتى به كاثناً من كان .

الخامسة : أن مثل هذه القرينة يصح الحكم بها .

السادسة : ألطافة تبارك وتعالى في البلوى .

السابعة : أن ذكر الخصم مثل هذا عن صاحبه لا يذم بل يحمد .

( فلما رأى قميصه قدر من دبر قال إنه من كيدكن إن كيدكن عظم .

<sup>(</sup>١) الآيتان : ٢٦ – ٢٧ .

يوسف أعرض عن هذا واستغفري لذنبك إنك كنتِ من الخاطئين)(١) فيه مسائل :

الأولى : كون زوجها قَـبِـل الحق وصار مع يوسف عليها .

الثانية: قلة الغرة على أهله(٢).

الثالثة : أن قوله هذه القضية الخزئية خارجة عن قضايا كلية .

الرابعة : عظمة كيد النساء ، وذكره تعـــالى ذلك غير منكر له مع قول النبي صلى الله عليه وسلم : « إنكن لأنتن صواحب يوسف »(٣) .

الخامسة : أنه لم محكم عليها إلا بعد ما رأى القد .

السادسة : أمره ليوسف بكتمان السر مع ما أنزله الله في ذلك من التغليظ إلا أربعة شهداء .

السابعة : أمره لها بالاستغفار من الذنب مع عدم الإسلام .

الثامنة : حكمه عليها أنها صارت من هؤلاء المذمومين عندهم .

( وقال نسوة في المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسه قد شغفها حباً إنا لنراها في ضلال مبين )( <sup>1</sup>) قوله : ( فتاها ) أي عبدها وقوله : ( شغفها ) الشغاف داخل القلب أي دخل حبه في داخل قلبها ، فيه مسائل :

<sup>(</sup>١) الآيتان : ٢٨ – ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) في س «على أهلها ».

 <sup>(</sup>٣) كان ذلك حينما أمر الني صلى الله عليه وسلم أن يصلي أبو بكر
 رضي الله عنه بالناس ، فراجعته عائشة رضي الله عنها في ذلك .

راجع: سيرة ابن هشام ج ٤ ص ٣٣٠.

<sup>(</sup>٤) الآية : ٣٠.

الأولى : أن هذا قبيح في عرفهن ولو لم يكن مسلمات .

الثانية : حب المرأة حباً عظيماً من هو دون مرتبتها مما يعينه .

الثالثة : أنها لم تكتم بل سعت في طلب الفاحشة بالمراودة .

الرابعة : أن هذا من مثلها ضلال مبين عندهن .

( فلما سمعت بمكرهن أرسلت إليهن وأعتدت لهن متكثآ وآتت كل واحدة منهن سكيناً وقالت : اخرج عليهن فلما رأينه أكبرنه وقسطًعن أيديهن وقلن حاش لله ما هذا بشرآ إن هذا إلا ملك كريم )(١) فيه مسائل :

الأولى : بيان كمال عقلها الذي ينقص عنه أكثر عقول الرجال .

الثانية : ما أعطى يوسف عليه السلام من جمال الصورة التي تبهر النساظر .

الثالثة : غيبة عقولهن وعدم إحساسهن ً بقطع أيديهن ، وهذه من أعجب ما سمع .

الرابعة : معرفتهن بالملائكة .

الخامسة : جلالة الملائكة عندهن وأنهم أكمل من البشر .

السادسة : معنى حاش لله في هذا المقام .

السابعة : وصفهن الملك بالكرامة .

(قالت فذلكن الذي لمُتنَّنِي فيه ولقد راودته عن نفسه فاستعصم ولئن لم يفعل ما آمره ليسجنن وليكونن من الصاغرين )(٢) فيه مسائل :

<sup>(</sup>١) الآية: ٣١.

<sup>(</sup>٢) الآية : ٣٢ .

الأولى: إظهار علرها لما أصابهن ما ذكر.

الثانية : إقرارها أنها ستعود .

الثالثة : كما أخبرتهن بجماله الظاهر بالحسن أخبرتهن بجماله الباطن بالعفيّة .

الرابعة : إخبارهن أنها لا صبر فسا عنه ، فإن ثم يفعل سعت في سجنه ومهونته .

الخامسة : معنى ( استعصم ) امتنع وأبي .

(قال ربَّ السجن أحب إليَّ ثما يدعونني إليه وإلا تصرف عني كيدهن أصبُ إليهن وأكن من الجاهلين . فاستجاب له ربه فصرف عنه كيدهن إنه هو السميع العلم )(١) فيه مسائل :

الأولى: فضيلة يوسف عليه السلام كيف اختار السجن على ما ذكر مع قوة الدواعي وصرف الموانع ، ولا يعرف لأحد نظير هذا .

الثانية : التصريح بأن النسوة دعونه من غير امرأة العزيز .

الثالثة : معرفته عليه السلام بنفسه وبربه ؛ وأن القوة التي فيه لا تنفع إلا أن أمده الله بمدد منه .

الرابعة : أن هذا الكلام دعاء ولو كان بهذه الصيغة .

الخامسة : أن الله سبحانه ذكر أنه استجاب دعاءه فدعاؤه عليه السلام مبب لصرف ذلك عنه .

<sup>(</sup>١) الآبتان : ٣٣ ــ ٣٤ .

السادسة : ختمه سبحانه ما ذكر بوصف نفسه بأنه السميع العليم . السابعة : استفتاحه الدعاء بربه ، وقوله تعالى : (فاستجاب له ربه).

الثامنة : إثبات المكر أولا والكيد بعده لهن .

(ثم بدا لهم من بعد ما رأوا الآيات ليسجننه حتى حين )(١) الآية قيل : سبب ذلك أن الحديث شاع في الناس فأرادوا إظهار أنه المذنب( إلى حين ) قيل : إلى أن تسكن القضية .

فيه مسائل : الأولى أنهم تمالؤا على ذلك ليس رأياً لزوجها خاصة .

الثانية : أن تلك الحيلة لم تنفع بل أظهر الله ما يكرهونه على الرغم منهم . الثالثة : ابتلاء الله أحب الخلق إليه وهم الأنبياء بالسجن .

الرابعة : أن السبب الذي أظهروا أكبر بلية من السجن عند أهل المروءات .

الخامسة : أن رؤية الآيات والقطع على المسألة لا يستلزم اتباع الحق وترك الباطل .

(ودخل معه السجن فتيان قال أحدهما إني أراني أعصر خمراً وقال الآخر إني أراني أحمل فوق رأسي خبزاً تأكل منه الطير نبئنا بتأويله إنا نراك من المحسنين )(٢) فيه مسائل ونذكر قصة قبل ذلك ، قبل إن الملك بلغه أن الخباز يريد أن يسمه وأن صاحب شرابه مالاه على ذلك فحبسهما جميعاً ، وذلك قوله : (ودخل معه السحن فتيان) فقال الساقي :

<sup>(</sup>١) الآية ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الآية : ٣٦ .

(إني أراني أعصر خمراً) أي أعصر عنبا خمراً ، وقال صاحب الطعام : (إني أراني أحمل فوق رأسي خبزاً تأكل الطير منه نبتنا) (بتأويله) بتفسيره (إنا نراك من المحسنين) تأتي الأفعال الجميلة ، وقيل : ممن يحسن تعبير الرؤيا ، فيه مسائل :

الأولى : عبارة الرؤيا علم صحيح ذكره الله في القرآن ؛ ولأجل ذلك قيل : لا يعبر الرؤيا إلا من هو من أهل العلم بتأويلها لأنها من أقسام الوحي .

الثانية : تعبير أكل الطير من الخبز الذي فوق رأس الرجل بما ذكر .

الثالثة : تعبر عصر الخمر بسلامة الذي رآه ورجوعه إلى مرتبته .

الرابعة: فيه دلالة على قوله صلى الله عليه وسلم: « إذا رأى أحدكم ما يكره فلا يذكرها »(١) وقوله: « الرؤيا على رجل طائر ما لم تعبرً فإذا عبرت وقعت »(٢).

الخامسة : أن التأويل في كلام الله ولغة العرب غير التأويل في عرف المتأخرين ، ومعناه ما يؤول الأمر إليه .

السادسة : أنه لا ينبغي للإنسان أن يسأل عن مسائل العلم إلا من رآه يحسن ذلك .

<sup>(</sup>١) رواه أحمد في مسنده ج ٢ ص ١٣٧ .

 <sup>(</sup>٢) رواه أبو داود والترمذي (وصححه) وابن ماجه عن أبي رزين .
 وقال ابن دقيق العيد : إسناده على شرط مسلم .

وأخرجه أحمد والدارمي والترمذي بلفظ (رؤيا المسلم جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة ، وهي على رجل طائر ما لم يحدث بها ، فإذا حدث بها وقعت ) كشف الخفاء ١٩٣١ ومسند أحمد ج ٤ ص ١١ .

(قال: لا يأتيكما طعام ترزقانه إلا نبأتكما بتأويله قبل أن يأتيكما ذلكما مما علمني ربي إني تركث ملة قوم لا يؤمنون بالله وهم بالآخرة هم كافرون. واتبعت ملة آبائي إبراهيم وإسحق ويعقوبما كان لنا أن نشرك بالله من شيء ذلك من فضل الله علينا وعلى الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون. يا صاحبي السجن أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار. ما تعبدون من دونه إلا السماء ستميتموها أنتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان إن الحكم إلا الله أمر ألا تعبدوا إلا إياه ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون )(١) يقول عليه السلام إني عليم بتعبير الرؤيا هذه وغيرها (فلا يأتيكما طعام ترزقانه إلا نبأتكما بتأويله) قبل إتيانه فكيف بغير ذلك ؟ ففيه مسائل:

الأولى : ذكر العالم أنه من أهـــل العلم عند الحاجة ، ولا يكون من تزكية النفس .

الثانية : إضافة هذه النعمة العظيمة إلى معطيها سبحانه وتعالى لا إلى فهم الإنسان واجتهاده .

الثالثة : ذكر سبب إكرام الله له بهذا الفضل وهو الترك والفعل ، فترك الشرك الذي هو سبيل أهل الشرك الذي هو سبيل أهل العلم من الأنبياء وأتباعهم .

الرابعة: ذكره أنه من هؤلاء الأكرمين فانتسب إلى البيت الذي هو أشرف بيوت أهل الأرض، وهذا جائز على غير سبيل الافتخار خصوصاً عند الحاجة.

<sup>(</sup>١) الآيات : ٣٧ : - ١٠ .

الخامسة : أنه صرح لهم بأنهم إبراهيم وإسحق ويعقوب .

السادسة : أن الجمد يسمى أباً كما ذكر ابن عباس ، واحتج بالآية على زيد(١) بن ثابت .

السابعة: قوله: ( ماكان لنا أن نشرك بالله من شيء ) قبل معناه: إن الله عصمنا ، وهذه الفائدة من أكبر الفوائد وأنفعها لمن عقلها ، والجهل بها أضر الأشياء وأخطرها.

الثامنة : قوله : ( من شيء ) عام كل ما سوى الله ، وهذه المسألة هي التي غلط فيها أذكياء العالم وعقلاء بني آدم ، كما قال تعالى : (كَبُرَ على المشركة ما تدعوهم إليه )(٢) .

التاسعة : ذكر سبب معرفتهم بالمسألة وعلمهم بها ولباتهم عليها ؛ وهو مجرد فضل الله فقط عليهم .

العاشرة: أن فضله سبحانه ليس مخصوصاً بنا ، بل عام للناس كلهم لكن منهم من قبله ، ومنهم من رده ، وذلك أنه أعطى الفيطتر ثم العقول ، ثم بعث الرسل وأنزل الكتب .

الحادية عشرة : إزالة الشبهة عن المسألة التي هي أكبر الشبهة ، وذلك أن الله إذا تفضل بهذا كله خصوصاً البيان فما بال الآكثر لم يفهم ولم يتبع فما أكثر الجاهلين بهذا وما أكثر الشاكين فيه ، فقسد ذكر تعسائى أن السبب أن جمهور الناس لم يشكر فأما من عرف النعمة فلم يلتفت إليها

<sup>(</sup>١) في مىراث الجلد .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى : ۱۳ .

فلا إشكال فيه . وأما من لم يعرف فذلك لإعراضه ، ومن أعرض فلم يطلب معرفة دينه فلم يشكر .

الثانية عشرة : دعوته إياهما عليه السلام إلى التوحيد في تلك الحال ، فلم تشغله عن النصيحة والدعوة إلى الله فدعاهما أولا بالعقل ، ثم بالنقل : وهي الثالثة عشرة .

الرابعة عشرة : قوله : (أأرباب متفرقون خير أم الله الواحد القهار) فهذه حجة عقلية شرحها في قوله تعالى : (ضرب الله مثلا رجلا فيه شركاء متشاكسون ورجلا سلكماً لرجل هل يستويان مثلا )(١) الآية .

الخامسة عشرة : أن الذي في الجانب الآخر هو الذي جبلت القلوب وأقرت الفطر أنه ليس له كفو .

السادسة عشرة : أنه هو القهار مع كونه واحدا ، وما سواه لا يحصيهم إلا هو فهذه قوله ؛ وهذا عجزهم فكيف يعدل به واحد منهم ، أوعشرة أو مائة .

السابعة عشرة : بيان بطلان ما عبدوا من دونه بأنها أسماء لا حقيقة لهما .

الثامنة عشرة : التنبيه على بطلالها بكولها بدعة ابتدعها من قبلكم فتبعتموهم .

التاسعة عشرة : بيان الواجب على العبد في الأديان السؤال عما أمر الله به

<sup>(</sup>۱) الآية : ۲۹ من سورة الزمر ، وتكملتها (الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون) .

ونهى عنه ، وهو السلطان المنزل من السماء ، لا يعبـــــــ بالظن وما تهوى الأنفس .

العشرون: القاعدة الكلية التي تفرع عنها تلك الجزئية وهي أن أحكام الدنيا(١) إلى الله لا إلى آراء الرجال كما قال تعسالى: (وما اختلفتم فيه من شيء فحكمه إلى الله )(٢).

الحادية والعشرون : إذا ثبت أن الحكم له وحده دون الظن وما تهوى الأنفس فإنه سبحانه حكم بأن العبادة كلها محصورة عليه ليس لأحد من أهل السماء وأهل الأرض منها شيء .

الثانية والعشرون: أن هذه المسألة هي الدين القيم وكلما خالفها أو ليس منها فليس بقيم بل أعوج ؛ فعلامة الحق أن العقول السليمة تعرف اعوجاجه بالفطرة ؛ ومع هذا أنزل الله السلطان من السماء بتحقيق هذا والإلزام به ، وتبطيل ذلك وتغليظ الوعيد عليه .

الثالثة والعشرون : المسألة الكبيرة العظيمة التي لو تجعلها نصب عينيك ليلا ونهاراً لم يكن كثيراً ، وأيضاً تبين لك كثيراً من المسائل التي أشكلت على الناس وهي أن الله بين لنا بياناً واضحاً أن الأكثر والجمهور الذين يضيقون الديار ويغلون الاسعار من أهل الكتاب والاميين لا يعلمون هذه المسألة : مع إيضاحها بالعقل والنقل والفطرة ، والآيات النفسية والافقية .

الرابعة والعشرون : أنه ينبغي للعالِم إذا سأله العامي عما لا يحتاج إليه أو سأله عما غيره أهم منه أن يفتح له باباً إلى المهم .

<sup>(</sup>١) هذا ما ورد في المخطوطة ٥١٦ – ٨٦ ، وفي س ﴿ أَحَكَامُ الَّذِينَ ﴾ .

<sup>(</sup>۲) سورة الشورى : الآية ۱۰ .

الخامسة والعشرون : أنك لا تحقر عن التعليم من تظنه أبعد الناس عنه ولا تستبعد فضل الله ، فإن الرجلين من خدام الملوك الكفرة ، بخلاف من يقول : ليس هذا بأهل للعلم بل تعليمه إضاعة للعلم .

وقال رحمه الله تعالى قوله تعالى : ( ياصاحبي السجن أما أحدكما فيسقى ربه خمراً وأما الآخر فيصلب فتأكل الطير من رأسه قضى الآمر الذي فيه تستفيان )(١) سبق ما في هذا من المسائل ، لكن فيه مالم يذكر :

منها أن المفني بجوز له أو يستحب أن يفنى السائل بما لا محتاج إليه . ومنها أنه بجيب السائل بما يسوؤه إذا كانت الحال تقتضيه .

ومنها تأكيد الفتيا بما يسوء بما ذكر من قضاء الله على(٢) ذلك .

(وقال الذي ظن أنه ناج منهما اذكرني عند ربك فأنساه الشيطان ذكر ربه فلبث في السحن بضع سنين )(٣) يعني قال يوسف الساقي الذي ظن نجاته ، قيل : الظن هنا هو اليقين ، وقولسه : ( اذكرني عند ربك ) أي المليك (فأنساه الشيطان) يوسف ذكر الله ؛ والبيضع ما بين الثلاث إلى التسع .

فيه مسائل:

الأولى : أن الرب كما يطلق على المالك يطلق على المخدوم .

الثانية : أن مثل هذا مما يعاقب به الأنبياء مع كونه جائزاً لغيرهم .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف : الآية : ٤١ .

<sup>(</sup>٢) في ٥١٦ - ٨٦ د من قضاء الله عليه ذلك ، .

<sup>(</sup>٣) الآية : ٤٧ .

الثالثة : أن المقرب قد يؤخذ بما لا يؤاخذ به من دونه . الرابعة : أن الشيطان قد يتوصل إلى الأنبياء بمثل هذا .

الخامسة : أن ترك هذا القول والاستغناء بالله من التوكل -

السادسة: أن من المقامات ما يحسن من شخص ويلام في تركه ويذم من شخص آخر ، كما نهى رسول الله صلى الله عليه وسلم من أراد الاقتداء به في الوصال وقال: « إني لست كهيئتكم »(١).

السابعة : أن هذا من أبين أدلة التوحيد لمن عوف أسباب الشرك بالمقربين ، وهو أبلغ من قوله صلى الله عليه وسلم : « يا فاطمة بنت محمد لا أغنى عنك من الله شيئاً » ، وتمامها بمعرفة الثامنة :

وهي أن الله عاقبه باللبث في السجن هذه المدة الطويلة مع أن لبث الإنسان فيه سنة واحدة من العذاب الآليم ، فكيف بشـــاب ابن نعمة .

(وقال الملك إني أرى سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف وسبّع سنبلات خضر وأخر يابسات يأيها الملأ أفتوني في رؤياي إن كنتم للرؤيا تعبرون. قالوا أضغاث أحلام وما نحن بتأويل الأحلام بعالمين ، وقال الذي نجا منهما واد كر بعد أمة أنا أنبئكم بتأويله فأرسلون. يوسف أيها الصديق أفتنا في سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر

<sup>(</sup>۱) الحديث رواه البخاري ( في كتاب الصوم ) ومسلم (كتاب الصيام ) والترمذي (صيام) والدارمي (صيام) ، كما رواه أحمد في مستده ج ٢ ص ٢٣ .

وفي الحديث أن النبي صلى الله عليه وسلم نبى عن الوصال في الصوم وقال : (لست كهيئتكم ... يطعمني ربي ويسقيني ..) .

يابسات لعلي أرجع إلى الناس لعلهم يعلمون. قال تزرعون سبع سنين دَّ أَباً فما حصدتم فذروه في سنبله إلا قليلا مما تأكلون. ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد يأكلن ما قدمتم لهن إلا قليلا مما تحصنون. ثم يأتي من بعد ذلك عام فيه يُغاث الناس وفيه يَعْصرون)(١) فيه مسائل:

الأولى : تسمية الله ذلك الرجل بالمليك .

الثانية : أن الذي سأله عنه هو البقر والسنابل .

الثالثة : أنه استفى الملأ وهم الأشراف ، ولكن بشرط إن كان عندهم علم .

الرابعة : جوابهم بقولهم : (أضغاث أحلام) يدل على أن بما يراه النائم فيه رؤيا حق ؛ وفيه أضغاث أحلام باطلة ، وقد صح بذلك الحديث عن النبي (٢) صلى الله عليه وسلم .

الخامسة : إقرارهم بعدم العلم بالتعبير ولم يأنفوا مع أنهم الملأ .

السادسة : كلام الساقي وحذقه كونه قطع أنها رؤيا وأن عند يوسف تعبرها .

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف : الآيات ٤٣ ــ ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) روى البخاري عن أبي سعيد الحدري مرفوعاً: (الرؤيا ثلاثة: منها تهاويل من الشيطان ليحزن ابن آدم ، ومنها ما يهم به الرجل في يقظته فيراه في منامه ، ومنها جزء من ستة وأربعين جزءاً من النبوة) ، ورواه مسلم عن ابن عمر وعن أبي هريرة ، ورواه الدارمي في كتاب الرؤيا ، وأحمد في مسنده ج ٢ ص ٣٩٥ .

السابعة : قوله : ( اد كر بعد أمه ) أي دهر فيه أن الدهر يسمى أمة . الثامنة : أنه لم يذهب مع تحققه ما طلب الملك إلا بعد الاستئذان .

التاسعة : قوله : (يوسف أيها الصديق) يدل على أنه يعرف معنى الصديقية ؛ وأنه عرف اتصاف يوسف بذلك .

العشرة : أنه ذكر ليوسف العلة وهي علم الناس بما أشكل عليهم .

الحادية عشرة : أنه عبر البقر السمان بالسنين المخصبة ، والبقر العجاف بالسنين المجدبة ، وأكلها السمان كون غلة السنين المجدبة ، وكذلك السنابل الخضر واليابسات قيل : إنه رأى مبع سنابل خضر قد انعقد حبها وسبعاً أخو يابسات قد استحصدت فالتوت اليابسات على الحضر حتى غلبن عليهن .

الثانية عشرة : أنه أجاب السائل بأكثر عما سأله عنه محلافاً لمن جعل هذا من عدم الآدب .

الثالثة عشرة : كرمه وطيب أخلاقه عليه السلام ، كما قال بعض السلف لو كنت المستول ما أجبتهم إلا بكذا وكذا .

الرابعة عشرة : معرفته عليه السلام بأمور الدنيا ، وأن الحب إذا كان في منبلة لم تأته الآفة ولو لبث سنن .

الحامسة عشرة : أنه أمرهم بتدبير المعيشة لأجل السنين الجملب ولا يأكلون إلا قليلا .

السادسة عشرة : أنه فهم من الرؤيا أن الخصب يأتي بعد سبع سنين .

الثامنة عشرة : النصيحة ولو لغير المسلمين، كما قال صلى الله عليه وسلم : « في كل كبد رطبة(٢) أجر » وأما المسلم فنصحه من الفرائض .

التاسعة عشرة : أن الرؤيا الصحيحة قد تكون من كافر ، كما استدل بها البخاري في صحيحه .

العشرون : الفرق بين الحلم والرؤيا ، كما قال صلى الله عليه وسلم « الرؤيا من الله والحلم من الشيطان » .

الحادية والعشرون: التعبير عن الماضي بالمضارع، والعجاف ضد السمان، والملأ كبار القوم ورُؤساؤهم و (أضغاث أحلام) أخلاط وأباطيل (وادكر) تذكر شأن يوسف (دآبا) متوالية (تحصدون) تخزنون (يعشرون) قيل من العنب عصيراً، ومن الزيتون زيتاً، ومن السمسم دهناً للخصب الذي أناهم.

(وقال الملك التوني به فلما جاءه الرسول قال ارجع إلى ربك فاسأله ما بال النسوة اللاتي قطعن أيديهن إن ربي بكيدهن عليم . قال ما خطبكن إذ راودتن عليم من سوء قالت امرأة العزيز : الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وإنه لمن الصادقين .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري (كتاب النفقات) النسائي (فيء).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري عن أبي هريرة مرفوعاً ، وفي رواية (كل ذات كبد رطبة أجر ) .

ذلك ليعلم أني لم أخنه بالغيب وأن الله لا يهدي كيد الخالنين . وما أبريء نفسي إن النفس لامارة بالسوء إلا ما رحم ربي إن ربي غفور رحيم )(١) فيه مسائل :

الأولى : أمر الملك بالإتيان به ليأخذ عنه مشافهة ، وكذلك يفعلالمقلاء والسفهاء في الأمر الذي مهتمون به .

الثانية : أن طلب العلم الذي يزحزح عن النار ويدخل الجنة أحق بالحرص من جميع المهمات .

الثالثة : هذا الأمر العظيم الذي لم يُسمَح بمثله ، ولهذا قال صلى الله عليه وسلم : « لو لبثت في السجن ما لبث يوسف لأجبت الداعي »(٢) .

الرابعة : قوله : ( ارجع إلى ربك ) .

الخامسة : قوله : (النسوة) قيل : لم يفرد امرة العزيز أدباً وحفظاً لحق الصحبة .

السادسة : قوله في هذا الموطن : ( إن ربي بكيدهن علم ) .

السابعة : قوله(٣) : ( حاش فله ما علمنا عليه من سسوء ) فيه رد لبعض الأقوال التي قيلت في الهم ".

<sup>(</sup>١) سورة يوسف : الآيات ٥٠ - ٥٣ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (ني كتاب التعبير وكتاب التفسير) ، ومسلم
 (إيمان) والترمذي (تفسير) ، كما رواه أحمد في مسنده ج ٢ ص ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٣) في س : ١ قولهن ١ .

الثامنة : قوله(١) : ( الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه ) .

التاسعة : ( ذلك ليعلم أني لم أخنه بالغيب) هذا علة لما جرى سواء كان رد الرسول أو إقرارها ؛ فإن كان الأول فالضمير للعزيز زوج المرأة، وإن كان الثاني فالضمير ليوسف .

العاشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي : (إن الله لا يهدي كيد الحائنين) أي لا يرشد كيد من خان أمانته قبل : يفتضح في العاقبة .

الحادية عشرة: قوله: (وما أبرِّيُّ نفسي) ما أجلها من مسألة وما أصعب فهمها ؟ سواء كان هذا من كلام امرأة العزيز أو من كلام يوسف عليه السلام.

الثانية عشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي أن هذا حال النفس .

الثالثة عشرة : الاستثناء من ذلك وهو من رحمة الله ، فأجاره من شر نفسه ، كذلك ما أجلها من مسألة لمن فهمها !

الرابعة عشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي (إن ربي غفور رحيم ) .

قوله: ( فاسأله ما بال النسوة ) قيل معناه: اسأله أن يكشف عن الخبر حتى يعلم الحقيقة ففيه المسألة.

<sup>(</sup>١) في س : وقولما ، .

الخامسة عشرة: وهي حرص المخلص لله على براءة عرضه عند الناس، وإن ذلك لا يناقض الإحلاص، بل قد يكون واجباً ولم يعتب عليه في هذا كما عتب عليه في قوله: (اذكرني عند ربك).

قبل : إن (ما) في هذا الموضع بمعنى عن قوله : (ما بال) ما شأن النسوة (ما خطبكن) ما أمركن وقصتكن .

قوله : ( حصحص الحق ) ظهر وتبين ( الآن ) أي هذا الوقت .

(وقال الملك اثنوني به أستخلصه لنفسي فلما كلمه قال إنك اليوم لدينا مكين أمين . قال اجعلني على خزائن الأرض إني حفيظ عليم )(١) فيسه مسسائل :

الأولى : (أستخلصه لنفسي ) أي أجعله خالصاً لي دون غيري كما يقال : الرفيق قبل الطريق : وكما قال : « لينظر أحدكم من نخالل » .

الثانيــة : وهي أعجب قوله : ( فلما كلّمه ) وبيانه لما دخل بعض العلماء على بعض الملوك وكان دميماً فضحك الملك من دمامته فذكر له هذه الآية واستحسن الملك جوابه ، ومعنى هذا أن الملك لم يتمكن من قلبه لـــا رأى جمال صورته ، بل لاجئل علمه الذي تبن له لما كلمه .

الثالثة : قوله : (إنك اليوم لدينا) أي عندنا (مكين) أي مكنتك من ملكي تصرف فيه (أمين) أي عرفت صحة أمانتك فأمّنتك على ما تحت

<sup>(</sup>١) سورة يوسف : الآيتان ٥٤ ــ ٥٥ .

يدي ، وهذا معنى قول أبي العباس : الولاية لها ركنان القوة والأمانة كما في الآية الآخرى : ( إن خبر من استأجرت القوي الأمين )(١) .

الرابعة: قوله: (اجعلني على خزائن الأرض) هذا فيه طلب الولاية كما قال عمر بن الحطاب لبعض الصحابة لما عرض عليه ولاية فأبى فقال: طلبها من هو خير منك يعني يوسف(٢) عليه السلام ، ولا يخالف هذا ما ورد من النهي عن طلب الإمارة لأن هذا في غير شدة الحاجة ، كما أن خالداً لما أخذ الراية يوم مؤتة(٢) من غير إمرة مُدح على ذلك.

الخامسة: قوله: (إني حفيظ عليم) فليس هذا مما نهى عنه من تركية النفس، بل يذكر الإنسان ما فيه من الفضائل عند الحاجة إذا لم يقصد التزكية كما ورد عن جماعة من الصحابة.

قوله : (خزائن الأرض) أي أرض مصر .

وقوله : ( إني حفيظ ) أي أحفظ ما وليتني عليه ( عليم ) بأمره وحسابه واستخراجه .

(وكذلك مكننا ليوسف في الأرض يتبوأ منها حيث يشاء نصيب

<sup>(</sup>١) سورة القصص : الآية ٢٦.

 <sup>(</sup>٢) الصحابي هو أبو هريرة رضي الله عنه ، وقد دعاه عمر لولاية فأبى ، فقال له عمر : لقد طلب العمل من كان خيراً منك .

قال أبو هريرة : إنه يوســف نبي الله بن بنيّ الله ، وأنا أبو هريرة ابن أميمة . راجع : الإصابة لابن حجر ج ٤ ص ٢١٠ .

<sup>(</sup>٣) راجع : سيرة ابن هشام ج٣ ص ٤٣٥ .

برحمتنا من نشاء ولا نضيع أجر المحسنين . ولاجر الآخرة خير للذين آمنوا وكانوا يتقون )(١) فيه مسائل :

الآولى : قوله : (وكذلك مكنا ليوسف في الأرض ) قيل معنى ذلك : كما أنعمنا عليه بنعم الدين أنعمنا عليه بنعم الدنيا .

الثانية : أن ذلك تمكينه في أرض مصر يحل وينزل منها ما أراد ، بعد ذلك الحبس والضيق .

الثالثة: تسمية الله سبحانه ذلك رحمة في قوله: (نصيب برحمتنا من نشاء) وهذه من أشكل المسائل على أكثر الناس: بعضهم يظن أن هذا كله نقص أو مذموم ؛ وأن التجرد من المال مطلقاً هو الصواب ، وبعض يظن أن عطاء الدنيا يدل على رضا الله وكلاهما على غير الصواب ، وذلك أن من أنعم الله عليه بولاية أو مال فجعلها طريقاً إلى طاعة الله فهو ممدوح ، وهو أحد الرجلين الذين(٢) يغبطهم المؤمن ؛ وإن كان غير هذا فلا.

الرابعة : أن هذه الأمور وإن جلت وصارت أعلى المراتب وأصعبها طريقاً فتحصيلها مردود إلى محض المشيئة لا إلى الأسباب .

الخامسة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي : ( أن الله لا يضيع أجر من أحسن عملا )(٢).

<sup>(</sup>١) سورة يوسف : الآيتان : ٥٦ – ٥٧ .

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى حديث (لاحسد إلا في اثنتين .) رواه الشيخان والترمذي وابن ماجة وأحمد عن ابن عمر .

 <sup>(</sup>٣) فيه إشارة أيضا إلى قوله تعالى : (إنا لا نضيع أجر من أحسن عملا) الكهف الآية : ٣٠ .

السادسة : أن من عدم إضاعته أنه يعجل في الدنيا بعضه لمن أراد الله كما قال تعالى : (للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة )(١).

السابعة : الأجر الثاني لمن أحسن خير من ملك يوسف وسليمان ابن داود .

الثامنة: قوله: (للذين آمنوا وكانوا يتقون) فالإيمان يدخل فيه الدين كله ، وأيضاً يدخل كله في التقوى ، وأما إذا فرق بينهما كما هنا فالإيمان الأمور الباطنة ، والتقوى الأمور الظاهرة .

وإذا قلت : الإيمان فعل الواجبات والتقوى ترك المحرمات فقل

(وجاء إخوة يوسف فدخلوا عليه فعرفهم وهم له منكرون. ولمسّا جهرهم بجازهم قال التوني بأخ لكم من أبيكم ألا ترون أني أوفي الكيل وأنا خير المنزلين. فإن لم تأتوني به فلاكيل لكم عندي ولا تقربون. قالوا سنراود عنه أباه وإنا لفاعلون)(٢) قيل: لما اطمأن يوسف في ملكه ومضت السنون المخصبة، ودخلت السنون المجدبة وأصاب الشام من القحط ما أصاب غيرهم ؟ فأرسل يعقوب بنيه إلى مصر وأمسك بنيامين عنده (فلما دخلوا عليه عرفهم) قيل: كان بين دخوهم عليه وإلقائه في الجب أربعون سنة فلذلك لم يعرفوه، فقال: أخبروني ما أمركم ؟ فقالوا: نحن قوم من أرض

<sup>(</sup>١) سورة النحل : الآية ٣٠ .

 <sup>(</sup>۲) سورة يوسف : الآيات : ۵۸ – ۲۱ .

كنعان جئنا نمتار طعاماً قال : كم أنتم ؟ قالوا عشرة قال : أخبروني خبركم قالوا : إنا إخوة بنو رجل صديق وإناكنا الني عشر فلهب أخ لنا معنا في البرية فهلك فيها وكان أحب إلى أبينا منا فقال : فإلى من يسكن أبوكم بعده ؟ قالوا : أخ لنا أصغر منه فذلك قوله : (ولما جهزهم بجهازهم) يقال : جهزت القوم إذ هيأت لهم جهاز السفر . وحمل لكل رجل منهم بعيراً وقال : ( ألا ترون أني أوفي الكيل وأنا خير المنزلين) المضيفين ، قيل : إنه أحسن ضيافتهم ثم أوعدهم على ترك الإتيان بالآخ فقال : ( فإن لم تأتونى به فلا كيل لكم عندي ولا تقربون ) .

وقوله: (لعلهم يرجعون)(۱) والرحل كل ما يعد للرحيل من وعاء المتاع ، ومركب للبعير ، وحلس وغير ذلك ، قيل : مراده أنهم يعرفون كرمه فيحملهم على العود ، وقيل خاف أن لا يكون عنسدهـم ما يرجعون به .

فيه مسائل : الأولى : كون القحط عم البسلاد لم يكن على مصر خاصة .

الثانية : إنكارهم إياه ومعرفته لهـــم .

الثالثة : حيلته في التوصل إلى إتيسان أعيه .

الرابعة : كونه ما فعل معهم حثهم على الإتيان به .

الخامسة : أن هذا ليس من تزكية النفس المذموم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (وقال لفتيانه اجعلوا بضاعتهم في رحالهم لعلهم يعرفونها إذا انقلبوا إلى أهلهم لعلهم يرجعون ) الآية ٦٢ .

السادسة : أن هذا ليس من المن والأذى الملموم .

السابعة : أن قوله : ( فلا كيل لكم عندي ولا تقربون ) ليس من منع المضطر المذموم .

الثامنة : ما صنع الله له من إذلالهم بين يديه ، وذلك أنهم وعدوه أنهم أنهم يراودون أباه ، وأكدوا ذلك له بالعزم على الفعل .

التاسعة : أمره الفتيان بجعل بضاعتهم في رحالهم ، والحكمة في ذلك أنهم إذا رجعو إلى أهلهم وفتحوا المتاع ووجلوها ردت إليهم رجعوا .

( فلما رجعوا إلى أبيهم قالوا يا أبانا مُنع الكيل فأرسل معنا أخانا نكُـتـَلْ وإنّا له لحافظون . قال هل آمنكم عليه إلاكما أمنتكم على أخيه من قبل فالله خير حافظاً وهو أرحم الراحمين )(١) فيه مسائل :

الأولى : أنهم وفوا ليوسف بما وعدوه .

الثانية : أنهم ذكروا لأبيهم ما يقتضي الإجابة وهو منع الكيل .

الثالثة : أن هذا مما يدل على أنهم لا غناء لهم عن التردد إلى المرة .

الرابعة : أنهم وعدوه حفظه وأكدوه ، بأن ، واللام .

الخامسة : جوابه عليه السلام لهم فيلك على قوله : « لا يُلكغ المؤمن من جحر مرتن »(٢) .

 <sup>(</sup>١) سورة يوسف : الآيتان : ٦٣ – ٦٤ .

 <sup>(</sup>۲) رواه الشيخان وأبو داود وابن ماجه عن أبي هريرة مرفوعاً .
 وراجع في سبب قولها : سيرة ابن هشام ج ٣ ص ٥٦ .

السادسة : أن من أساء فعله ساء الظن فيه ولو لم يكن كذلك .

السابعة : أنهم لما ذكروا له أنهم يحفظونه وأكلوا أجابهم بقوله : ( فالله خير حافظاً ) .

الثامنة : أنه أجابهم أيضاً بكون الله أرحم الراحمين .

التاسعة : ذكرك للممنوع سبب منعك إياه .

العاشرة : أنه فعلكم كقوله : (قلتم أنتي هذا قل هو من عند أنفسكم )(١) .

( ولما فتحوا متاعهم وجلوا بضاعتهم ردت إليهم قالوا : يا أبانا ما نبغي ؟ هذه بضاعتنا ردت إلينا ) إلى قوله : ( والله على ما نقول وكيل )(٢) فيه مسائل :

الأولى : استعطاف الممتنع بالخصال التي توجب إجابته .

الثانية : أنهم لم يعلموا أنها ردت إليهم حتى وصلوا إلى أهلهم وفتحوا المتساع .

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران : الآية ١٦٥ ونصها (أولمًا أصابتكم مصيبة قد أصبتُم مثليها قلتم : أنتى هذا ؟ قل : هو من عند أنفسكم إن الله على كل شيء قدير ) .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ( ولما فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم رُدَّتُ إليهم قالوا : يا أباها ما نبغي هذه بضاعتنا ردت إلينا ونمير أهلنا ونحفظ أخانا ونز داد كيل بعير ذلك كيل يسير . قال : لن أرسله معكم حيى تؤتون موثقاً من الله لتأتني به إلا أن محاط بكم فلما آتوه موثقهم قال : الله على ما نقول وكيل) سورة يوسف ٦٥ - ٦٢ .

الثالثة : ذكرهم له حاجة الضعفاء والذرية إلى الكيل .

الرابعة : أنهم يزدادون حملاً آخر على ما أتوا به .

الخامسة: ذكرهم الثناء على يوسف بأن الحمل عليه يسير لكرمه مع شدة حاجتنا إليه وغلاء ثمنه.

السادسة : أنه عليه السلام لما ذكروا له ذلك رجع عن رأيه الأول ورأى إجابتهم .

السابعة : أنه شرط عليهم هذا الشرط الثقيل.

الثامنة : أنهم أعطوه إياه على ثقله .

التاسعة : أنهم لما أتوه الموثق وعظهم وأكله عليهم بقوله : ( والله على ما نقول وكيل).

العاشرة : أن هذا يدل على أنهم في جوع وضراء عظيمة ، وهم أكرم أهل الأرض على الله ، وابتلاهم بذلك لا لهوانهم عليه .

(وقال يا بني ً لا تلخلوا من باب واحد وادخلوا من أبواب متفرقة ) إلى قوله : (ولكن أكثر الناس لا يعلمون )(١) فيه مسائل :

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: ( وقال : يا بني لا تدخلوا من باب واحد وادخلوا من أبواب متفرقة وما أغنى عنكم من الله من شيء إن الحكم إلا لله عليه توكلت وعليه فليتوكل المتوكلون . ولما دخلوا من حيث أمرهم أبوهم ماكان يغني عنهم من الله من شيء إلا حاجة في نفس يعقوب قضاها وإنه للو علم ليما علمناه ولكن أكثر الناس لا يعلمون) سورة يوسف الآيتان : علم ليما علم ليما . ٦٨ .

الأولى : خوفه عليهم من العين .

الثانية : أمره لهم بالسبب الذي يمنع ونهيهم عما قد يكون سبباً لوقوعها .

الثالثة : أنه مع فعل السبب تبرأ من الالتفات إليه .

الرابعة : أنه دفم على عدم الالتفات إلى التهمة .

الخامسة : أنه دلهم على التوكل على الله .

السادسة : أنه أخبرهم أنه توكل عليه وحده لا شريك له ، لا على علمه وفطنته ؛ ولا على السبب الذي أمرهم به .

السابعة : أنه أخبرهم أن توكل المتوكلين كلهم على الله ، فمن توكل على غيره فليس منهم .

الثامنة : خبره تعالى أنهم قبلوا وصية أبيهم وعملوا بها ، فتفرقوا على الأبواب لما أرادوا دخول البلد .

التاسعة : أن ذلك لا يغني عنهم شيئاً من الله لويريد بهم شيئاً .

العاشرة: الاسستثناء وهو أن ذلك التعليم من الرجل الحكيم المصيب وقبول المنصوح وعمله بالنصيحة التي هي سبب لو أراد الله أن العن تصيبهم أصابتهم، ولو تفرقوا على الأبواب، حضًا للعباد على الاعتماد عليه لاعلى الأسباب.

الحادية عشرة: ثناؤه على يعقوب بأنه ذو علم لما علمناه ، قيل معناه عامل بما علمه (١) وهو يدل على أن العلم الذي لا يثمر العمل لا يسمى علماً .

<sup>(</sup>١) في س (علم).

الثانية عشرة : ذكره ( أن أكثر الناس لا يعلمون ) .

( ولما دخلوا على يوسف آوى إليه أخاه )(١) قبل : إنه قال لهم : يصير كل اثنين جميعًا فبقى أخاه وحده فآواه إليه فقال له : ( إني أنا أخوك ) .

قيل : أنه أخبره الخبر ، وقيـــل : المراد أخوة المحبة .

وقوله : (ما نبغي ) قيل : أي شيء نريد وقد ردت بضاعتنا ( ونمير أهلنا ) أي نأتي فـــم بالطعام ؛ يقال : مار أهله إذا أتاهم بطعام .

قوله: (إلا أن يحاط بكم) أي يأتيكم أمر بهلككم كلكم.

( فلما جهزهم بجهازهم جعل السقاية في رحل أخيه ) إلى قوله : ( كذلك نجزي الظالمين )(٢) فيه مسائل :

الأولى: كونه عليه السلام احتال بهذه الحيلة ، ولا حجة في هذا لأهل الحيل الربوية لأن ذلك مما أذن الله فيه ليوسف عليه السلام ؛ وإلا لو يفعل ذلك الآن رجل مع أبيه وإخوته حرم إجماعاً.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( ولَـمَّا دخلوا على يوسف آوى إليه أخاه قال : إنى أنا أخوك فلا تبتئس بماكانوا يعملون ) الآية : ٦٩ ..

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى: ( فلما جهزهم بجهازهم جعل السقاية في رحل أخيه ثم أذن مؤذن أيتها العير إنكم لسارقون. قالوا وأقبلوا عليهم: ماذا تفقدون ؟ قالوا: نفقد صراع الملك ولمن جاء به حمل بعير وأنا به زعيم. قالوا: تالله لقد علمتم ما جئنا لنفسد في الأرض وما كنا سارقين. قالوا: فما جزاؤه إن كنتم كاذبين ؟ قالو: جزاؤه من وجد في رحله فهو جزاؤه كذلك نجزي الظالمين ) الآيات: ٧٠ ــ ٧٠ .

الثانية : قوله : (ثم أذن مؤذن ) المنادي بصسوت رفيع يسسمى موذنا ، قوله : (إنكم لسارقون) قيل : فيه جواز المعاريض إن أراد بذلك أنهم سرقوه من أبيه ، فإنه لم يقل سرقم الصواع .

الثالثة : قوله : (ولمن جاء به حمل بعير) فيه جواز بذل الأجرة لمن جاء بالسرقة .

قوله: ( وأنا به زعيم ) استدل به على صحة الضمان وازومه وهي الرابعــة.

الخامسة : قوله : (تالله لقد علمتم ما جتنا لنفسد في الأرض) فيه جواز الحلف على مثل هذا مع أن العلم في القلب ، لكن بعض ما في القلب يعرف بالقرائن ، أي ما جتنا بهذا ، وما هذا بفعلنا ؛ وما يصلح منا ، ولسنا أهلاً له .

السادسة : أن السرقة ونحوها من الفساد في الأرض ، قوله ( فما جزاؤه إن كنتم كاذبين ) قيل كان في شرعهم : استعباد السارق هو لهم كالقطع في شرعنا فلهذا (قالوا جزاؤه من وجد في رحلة فهو جزاؤه ) .

السابعة : بداءته(١) بأوعيتهم إبعاداً عن تهمته ، وذلك من كيد الله له . الثامنة : قوله ( ماكان ليأخذ أخاه في دين الملك ) أي حكمه على السارق

<sup>(</sup>١) قوله تعسالى : ( فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثم استخرجها من وعاء أخيه كذلك كيد نا ليوسف ما كان ليأخذ أخاه في دين الملك إلا أن يشاء الله نرفع درجات من نشاء وفوق كل ذي علم عليم ) الآية : ٧٦ .

غير ذلك ، ولكن الله دبرً ما جرى نصرة ليوسف ، لأنهم ظلموه فكاد له كماكادوا أباهم .

التاسعة : قوله ( إلا أن يشاء الله ) أي ما جرى على ألسنتهم من ذلك القول الذي حكموا به على أنفسهم فأخذه بفتياهم ، وذلك من مشيئة الله .

العاشرة : كونه سبحانه فاوت بين عباده تفاوتاً عظيماً حتى الأنبياء ورفع بعضهم فوق بعضهم درجات .

الحادية عشرة : التنبيه على أن ذلك لا يكون إلا بمشيئة الله .

الثانية عشرة : إن رفع الدرجات الذي ينافس فيه هو رفعها بالعلم .

الثالثة عشرة: أنه ذكر أن كل عالم فوقه أعلم منه حتى ينتهي العلم إلى الله مبحانه.

(قالوا : إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل فأسرها يوسف في نفسه ) إلى قوله : (تصفون )(١) فيه مسائل :

الأولى : إبطال قياس الشبه .

الثانية : أن تعيير غيرك بذنب قد فعلت أكبر منه غير صواب كما في قوله : (يسألونك عن الشهر الحرام)(٢) الآية .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (قالوا : إن يسرق فقد سَرَق أخ له من قبل فأسرَّها يوسف في نفسه ولم يبدها لهم قال : أنّم شرَّ مكاناً والله أعلم بمسا تصفون) الآية : ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الآية ٢١٧ .

الثالثة : كون المظلوم المرمي بشيء خفي يتعزى بعلم الله تعالى .

( قالوا : يأيها العزيز إن له أباً شيخاً كبيراً فخذ أحدنا مكانه ) إلى قوله : ( إنا إذاً لظالمون )(١) فيه مسائل :

الأولى : بيسان مبالغتهم في حفظ أخيهم .

الثانية : جواب يوسف يدل على أن السرقة تثبت بوجود المسروق عند الرجل .

الثالثة : أن من وجب عليه الحد لو بذل غيره نفسه عنه لم يحل .

الوابعة : أن الرجل يثبت أنه ظالم بفعلة واحدة .

الخامسة : أنهم عرفوا فيه من العسدل والإحسان ما فهموا أنه من المحسنين .

السادسة : استشفاعك على غيرك بما فيه من الخصال الحميدة .

السابعة : المعاريض فإنه عليه السلام لم يقل إنه سارق .

الثامنة : إبطال استدلال أهل الحيل المحرمة ، فإن هذا يدل على أنه إنما أخذه برضاه أو بوحي خاص .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (قالوا : يأمها العزيز إن له أباً شيخاً كبيراً فخذ أحدنا مكانه إنا نراك من المحسنين . قال : معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده إنا إذاً لظالمون ) .

الآيتان : ۷۸ ــ ۷۹ .

العاشرة : أن هذا يدل على أن أهل مصر لم يعرفوا يعقوب معرفة تامة .

( فلما استيأسوا منه خلصوا نجياً قال كبيرهم ألم تعلموا أن أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ) [ل قوله : ( إنه هو العليم الحكيم )(١) فيه مسائل :

الأولى : أنهم بالغوا حتى استيأسوا منه .

الثانية : ثقل الأمر عليهم كما فعــل كبيرهم .

الثالثة : أنه ذكر أنه على هذه الحال إلى أن يأذن له أبوه ، أو يحكم الله له ؛ فإنه سبحانه محكم لك أو عليك .

الرابعة : رد هذه المسأله الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي معرفة أن الله محر الحاكمين .

الخامسة : الشهادة على الرجل بالسرقة إذا وجد المسروق عنده .

السادسة : أن هذه شهادة بعلم مع كونهم ما علموا إلا القرينــة .

السابعة : الاعتذار بعدم علم الغيب .

الثامنة : الرجوع إلى الجيران وأهل الخبرة في الأمور الخفية .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: ( فلما استيأسوا منه خلّصوا نجيّا قال كبرهم: ألم تعلموا أنَّ أباكم قد أخذ عليكم موثقاً من الله ومن قبل ما فرطم في يوسف فلن أبرح الأرض حتى يأذن لي أي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين . ارجعوا إلى أبيكم فقولوا : يا أبانا إنَّ ابنك سرق وما شهدنا إلا بما علمنا وما كنا للغيب حافظين . واسأل القرية التي كنا فيها والعير التي أقبلنا فيها وإنا لصادقون . قال : بلسوّلت لكم أنفسكم أمراً فصبر جميل عسى الله أن يأتيني بهم جميعاً أنه هو العلم الحكم) الآيات : ٨٠-٨٣

التاسعة : تسميته المدينة قرية .

العاشرة : اتهام المتهمن كما ذكر النعمان بن بشير .

الحادية عشرة: التعزي بالعزم على الصبر الجميل عند توالي المصائب. الثانية عشرة: الرجوع إلى الله في تفريج الكرب.

الثالثة عشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي قوله : ( إنه هو العليم الحكيم ) .

( وتولى عنهم وقال يا أسفا على يوسف ) إلى قوله : ( وأعلم من الله ما لا تعلمون )(١) فيه مسائل .

الأولى: التولي عن مثل هؤلاء كما قال: (فتول عنهم حتى حين)(٢)
الثانية: قوله: (يا أسفي على يوسف) أن الكلام إذا لم يكن فيه
جزع لم يناف الشكوى.

الثالثة : ذكر الله تعالى كبر مصيبته أنه أبيضَّتْ عيناه من البكاء ، وابتلى بسنين كثيرة .

الرابعة : العبرة فيما ذكر كما قال الحسن: لقد ابتلى بهذه المدة الطويلة ؛ وأنه لاكرم أهل الأرض على الله .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (وتولى عنهم وقال : يا أسفّي على يوسف وابيضّت عيناه من الحزن فهو كظيم . قالوا : تالله تفتأ تذكر يوسف حتى تكون حرّضاً أو تكون من الهالكين . قال : إنما أشكو بثتى وحزني إلى الله وأعلم من الله ما لا تعلمون ) الآيات ٨٤ ـ ٨٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات : الآبة ١٧٤ .

الخامسة : تسمية البكاء حزناً لأنه نشأ عنه .

السادسة : وصفه بأنه كظيم أي أنه كاظم لحرارة المصيبة لا يشكو .

السابعة : معاتبتهم له على الحزن مع مصيبة طال العهد بها .

التاسعة : إعبار الرجل بنيته الصالحة إذا احتاج أو انتفع السامع ولا محلور في ذلك .

العاشرة : قوله : ( وأعلم من الله ما لا تعلمون ) كيف صار هذا جواباً لهم .

الحادية عشرة : قبل معناه : أعلم من صفات الله ورحمته ولطفه ما لا تعلمون ، وقبل : إن يوسف لم يمت .

الثانية عشرة : أن هذا في مثل هذا المقام ليس من الفخر ، كما قال النبي صلى الله عليه وسلم : « أنا سيد ولد آدم ولا فخر ه(١) .

( يا بني اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه )(٢) الآية فيسه مسائل:

<sup>(</sup>١) الحديث رواه مسلم وأبو داود عن أبي هريرة ، وهو عند أحمد والبرمذي وابن ماجه عن أبي سعيد في حديث بزيادة (.. ولا فخر ، وبيدي لواء الحمد ولافخر ..) راجع : كشف الخفاء ج ١ ص ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( يا بنيّ اذهبوا فتحسسوا من يوسف وأخيه ولا تيأسوا من رَوْح الله إنه لا ييأس من روْح الله إلا القوم الكافرون) الآية : ٨٧.

الأولى : أمره لهم بالتحسس عن يوسف مع استبعادهم ذلك ، والتحسس البحث والطلب .

الثانية : نهيهم عن اليأس من رو ع الله .

الرابعة : إخباره بقدر هذا الذنب بأنه لا يصدر من مسلم ، بل لايكون إلا من كافر ، ورَوْح الله رحمه الله .

( فلما دخلوا عليه قالوا يأيها العزيز مســنا وأهلنا الضر ) إلى قوله : ( والتوني بأهلكم أجمعين )(١) فيه مسائل :

الأولى : قولهم ( مسنا وأهلنا الضر ) أن الإخبار بالحال من غير شكوى لا يذم .

الثانية : ما ابتلى الله به أهل هذا البيت من الجوع المضر ، وهم أكرم أهل الأرض على الله .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( فلما دخلوا عليه قالوا : يأيها العزيز مسنا وأهلنا الضرُّ وجئنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدُّق علينا إن الله بجزي المتصدقين . قال : هل علمه ما فعله بيوسف وأخيه إذ أنم جاهلون ؟ قالوا : أنا يوسف وهذا أخي قد من الله علينا إنه من يتنَّق ويصبرُ فإن الله لا يضيع أجر المحسنين . قالوا : تالله لقد آثرك الله علينا وإن كنا لخاطئين . قال : لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين . اذهبوا بقميصي هذا فألقوه على وجه أبي يأت بصدراً وأتوني بأهلكم أجمعين ) الآيات : ٨٨ — ٩٣ .

الثالثة : ذكرهم قدر السلمة التي معهم أنها ناقصة رديثة ، وليس هذا من ازدراء النعمة المذموم .

الرابعة : سؤالهم عند الحاجة ؛ فيدل على أن مثل هذه الحال لا يذم .

الخامسة : سؤالهم الصدقة فيدل على أنها غير محرمة عليهم .

السادسة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي السابعة :

(إن الله بجزي المتصدقين).

الثامنة قوله : ( هل علمتم ) الآية يدل على أن مثل هذا التقريع ليس علموم .

التاسعة : أنه عليه السلام ذكر في التقريع ما يهون عليهم .

العاشرة : استثباتهم أنه يوسف مع رؤيتهم له ، وذلك لاستبعادهم ذلك .

الحادية عشرة : قوله : (أنا يوسف وهذا أخي) يدل على أنهم فعلوا مع أخيه ما لا يحسن قوله .

(قد من الله علينا) إسناد النعمة إلى مسديها في مثل هذا الموطن وهي الثانية عشرة .

الثالثة عشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي قوله : ( إنه من يتق ويصبر فإن الله لا يضيع أجر المحسنىن ) .

الرابعة عشرة : الجمع بين التقوى والإيمان ، ومعرفة الإيمان ومعرفة الفرق بينهما .

الخامسة عشرة : أن من جمع بينهما فهو من المحسنين .

السادسة عشرة : قوله : (تالله لقـــد آلرك الله علينا) الآية أقروا بالنتين : بفعل الله مع يوسف ، وفعلهم مع أنفسهم .

السابعة عشرة : انتصار الله له هذا الانتصار العظم .

الثامنة عشرة: إذلاله إياهم هذا الإذلال العجيب.

التاسعة عشرة : قوله . (لا تثريب عليكم اليوم) أي لا تعيير عليكم يعني أني عفوت ومن عفوي أني لا أذكر لكم ذنبكم بعد اليوم .

العشرون : استغفاره لهم لما غفر لهم حقه سأل الله لهم المغفرة .

الحادية والعشرون : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي الثانية والعشرون .

الثالثة والعشرون : تصديق القلب بأن الله أرحم الراحمين .

الرابعة والعشرون: أن الذي محافوا منه واشتد عليهم حتى فعلوا بأخيهم وأبيهم ما فعلوا وظنوا أنه عليهم مضرة كبيرة ، وهو كون يوسف أرفع منهم صار أكبر المصالح لهم في دنياهم وفي دينهم يبينه(١).

الخامسة والعشرون: وهي قوله: (المحبوا بقميصي هذا) الآية ذكر أنه قميص هبط به جبريل على إبراهيم حين ألقى في النار، فلما ولد إسحق جعله عليه، فجعله إسحق على يعقوب، وجعله يعقوب على يوسف، ونسيه إخوته لما ألقوه في الجب فأمرهم أن يذهبوا به فيلقونه على وجه يعقوب لمرتد إليه بصره.

<sup>(</sup>۱) ني ۱۱ه – ۸۶ دينهه .

السادسة والعشرون : ما جعله الله من الأســباب الباطنة في بعض مخلوقاته .

السابعة والعشرون : إن التبرك بذلك وإمساكه والتداوي به ليس من الشرك كما كانوا يفعلون بآثار(١) رسول الله صلى الله عليه وسلم ؛ بل ذلك حسن مطلوب .

الثامنة والعشرون: أنه أمرهم بالإتيان بأهلهم كلهم والانتقال عنده، فأعطاهم الله هذا الخير والفرج من الشدة بسبب ارتفاعه الذي كرهوه كراهية شديدة.

(ولما فصلت العير قال أبوهم : إني لأجد ربح يوسف لولاأن تفنّدون ) إلى قوله : ( إنه هو الغفور الرحيم(٢) فيه مسائل :

الأولى : كونه أدرك الربح من مكان بعيد .

الثانية : أنه عرف أنه ريح يوسف قيل : إنه عرف ريح القميص ، وأنه ليس إلا مع يوسف .

الثالثة قوله: ( لولا أن تفندون) والفند ذهاب العقل ، ففيه الإخبار بحسا تعلم أن المخبر يكذبك إذا كان في ذلك مصلحة .

<sup>(</sup>١) في س ( النبي ) .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ولما فصلت العير قال أبوهم : إني لأجد ريح يوسف لولا أن تفنّدون . قالوا : تالله إنك لفي ضلالك القديم . فلمّا أن جاء البشير ألقاه على وجهه فارتد بصيراً قال : ألم أقل لكم إني أعلم من الله ما لا تعلمون؟ قالوا : يا أبانا استغفر لنا ذنوبنا إناكنا خاطئين . قال : سوف أستغفر لكم ربي إنه هو الغفور الرحيم ) الآيات ٩٤ — ٩٨ .

الرابعة : قولهم : ( تا لله إنك لفي ضلالك القديم ) لا ينبغي لمن حَدَّث بغريب أن يغضب إذا كُذَّب أو شتم .

الخامسة : الآية في رد بصره عليه بسبب إلقاء القميص .

السادسة : تقريره لهم ما أنكروا من تفاصيل القاعدة الكلية .

السابعة : طلبهم الاستغفار من المظلوم .

الثامنة : عفو المظلوم ، ودعاؤه لمن طلب ذلك منه .

التاسعة : الاعتراف منهم بالذنب .

العاشرة : رد المسألة الخزئية إلى القاعدة الكلية .

( فلما دخلو على يوسف آوى إليه أبويه ) إلى قوله : ( وألحقنى بالصالحين )(١) فيه مسائل :

الأولى : أنهم لما دخلوا على يوسف آوى إليه أبويه كما آوى إليه أخاه يدل على أنه لم يفعل ذلك باخوته .

الثانية : قوله لهم : ( ادخلوا مصر ) الآية .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( فلما دخلوا على يوسف آوى إليه أبويه وقال : ادخلوا مصر إن شاء الله آمنين . ورفع أبويه على العرش وخروا له سجداً وقال : يا أبت هذا تأويل رؤياي من قبل قد جعلها ربي حقاً وقد أحسن بي إذ أخرجني من السجن وجاء بكم من البدو من بعد أن نزغ الشيطان بيني وبين إخوتي إن ربي لطيف لما يشاء إنه هو العليم الحكيم . رب قد آتيتني من الملك وعلمتني من تأويل الأحاديث فاطر السموات والأرض أنت وليي في الدنيا والآخرة توفني مسلماً وألحقني بالصالحين) الآيات : ١٠١ – ١٠١ .

الثالثة : تعليقه ذلك بالمشيئة .

الرابعة : رفع أبويه على العرش .

الخامسة : سجودهم كلهم له .

السادسة : قوله لأبيه : ( هذا تأويل رؤياي من قبل ) .

السابعة : شكر نعمة الله عليه حيث جعلها حقاً .

الثامنة : شكر نعمة الله في إخراجه من السجن .

التاسعة : شكر نعمة الله في إتيانه بأهله من البدو .

العاشرة : شكر نعمة الله أنه بعد ما نزغ الشيطان بينهم صَيَّر الله العاقبة إلى الخير ، ولم يضرهم نزغ الشيطان .

الحادية عشرة : رد هذه المسألة الجزئية إلى القاعدة الكلية وهي أن ربه تبارك وتعالى لطيف لما يشاء ، فلذلك أجرى ما أجرى .

الثانية عشرة والثالثة عشرة : رد ذلك إلى القاعدة الكلية أيضاً وهي (أنه هو العلم الحكم) وهي الرابعة عشرة .

الخامسة عشرة : كرمه عليه السلام في قوله : ( أخرجني من السجن ) ولم يقل من الجب .

السادسة عشرة : كرمه في قوله : (نزغ) ولم يقل : بعد ما ظلموني .

السابعة عشرة : أن إخراج الله الآدمي من البدو نعمة تشكر ؛ ففيه فضل الحاضرة على البادية .

الثامنة عشرة : دعاؤه بهذا الدعاء ، وهو في غاية نعم الدنيا .

التاسعة عشرة: شكره نعمة المُلك.

العشرون : شكر نعمة التعبير .

الحادية والعشرون : ثناؤه على ربه بأنه فاطر السموات والأرض .

الثانية والعشرون : إقراره لله بكونه وليه في الدنيا والآخرة .

الثالثة والعشرون : توسله بذلك كله إلى هذه الحاجة وهي وفاته على الإسلام ؛ وإلحاقه بالصالحن .

قوله: (ذلك من أنباء الغيب نوحيه إليك وماكنت لديهم إذ أجمعوا أمرهم وهم يمكرون) إلى قوله: (وهم لا يشعرون)(١) فيه مسائل:

الأولى : تنبيه الله على آية الرسالة بأن هذه القضية غيب لا يتوصل إليه الرسول إلا بالوحي لكونه لا يقرأ أو لا يخط ، ولا أخذ عن عالم .

الثانية : تقريره هذه الحجة بقوله : (وما كنت لديهم) لأن هذا لاسبيل إلى العلم به إلا بالوحى أو بحضوره .

الثالثة : أن مكرهم خفى لو حضرهم أحد لخفي عليه .

الرابعة : ذكره سبحانه حقيقة الحال أن الأكثر لا يقبلون الحق ولو تبن فيم بالأدلة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ذلك من أبناء الغيب نوحيه إليك وماكنت لديهم إذا أجمعوا أمرهم وهم يمكرون . وما أكثر الناس ولو حرصت بمؤمنين . وما تسألهم عليه من أجر إن هو إلا ذكر للعسالمين . وكأيّن من آية في السموات والأرض يمرون عليها وهم عنها معرضون . وما يؤمن أكثرهم بالله إلا وهم مشركون . أفأمنوا أن تأتيهم غاشية من عذاب الله أو تأتيهم الساعة بغتة وهم لا يشعرون ؟) الآيات : ١٠٧ - ١٠٧ .

الخامسة : ذكر حرصه صلى الله عليه وسلم على إيمان الناس .

السادسة : أنِه لا مانع مع هذا البيان مثل سؤال الأجر .

السابعة : أنه ذكر لهم مع شدة كراهتهم له كما كره الإخوة ارتفاع يوسف .

الثامنة : أن الذي أتاهم من الآيات ليست هذه وحدها بل كم وكم من آية من الآيات السماوية والأرضية يمرون عليها ويعرضون عن الانتفاع بها ، وليس هذا قصوراً في البيان فإنه مشاهد بل القلوب غير قابلة .

التاسعة : المسألة العظيمة وهي إخباره تبارك وتعالى أن أكثر هذا الخلق لو آمن أفسد إيمانه بالشرك فهذه فساد القوة العملية والتي قبلها فسساد القوة العلمية .

العاشرة : التنبيه على الاحتراز من اجتماع الإيمان مع الشرك المفسد له خصوصاً لمساءً ذكر أن هذا حال الجمهور .

الحادية عشرة : احتقارهم هذا العصيان العظيم كيف أمنوا عقوبة الدنيا ، وهو يدل على جهالة من أمن ذلك .

الثانية عشرة : كيف أمنوا أن تأتيهم الساعة بغتة وهم لا يشعرون .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (قل : هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن التبعيي وسبحان الله وما أنا من المشركين . وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم من أهل القرى أفلم يسمسروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين من قبلهم ولدار الآخسرة خير للذين اتقوا أفلا تعقلون ) الآيتان ١٠٨ - ١٠٩ .

الأولى : أمره سبحانه نبيه بإخبار الناس بدينه مجملا .

الثانية: أن هذا أيضاً سبيل من اتبعه .

الثالثة : أن ذلك هو الدعوة إلى الله وحده لا شريك له .

الرابعة : أن ذلك هو اللحوة إلى الله على بصيرة خلافاً لمن اتبع الحق ودعا إلى الله على غير بصيرة .

الخامسة : أن دينه الذي أنكره الأكثر هو تنزيه الله من السوء والإنكار في ذلك .

السادسة : أن الذي حملهم على إنكاره كونه غريباً مخالفاً لما عليه البسوادُ الأعظم ، وذلك لا يوجب رده لأن اتباع الحق إذا ظهر هو الحق ، وإذا ظهر الباطل لم يزيّنه فعل الأكثر له مثل الربا والكذب والحيانة .

السابعة: رد شبهتهم في كونه بشرآ ،وذلك واضح لآنهم إنكانوا ممن يقو بالرسالة في الجملة كأهل الكتاب والمشركين فواضح ؛ وإن أنكروها كالمجوس فالنكال الذي أوقع الله بمن خالف الرسل الذي سمعوه وشاهدوه حجة عليهم .

الثامنة : الرد عليهم في قولهم : ( لولا يكلمنا الله ) أو نحو ذلك ، لأن الرسل ما أتوا الأمم إلا بالوحي .

التاسعة : أنهم كلهم رجال، ففيه الرد على من يزعم أن في الجن رسلاً أو في النساء .

العاشرة : قوله : (من أهل القرى ) ففيه الرد على من انتقص أهـــل القرى ، أو فضل البدو أو واساهم(١) بهم .

<sup>(</sup>١) الأظهر أنها «ساواهم » لأنه سبق أن قرر فضل الحاضرة .

الحادية عشرة : استجهال الله إياهم حيث لم يسيروا في الأرض فيعتبروا بمن قبلهم ، فدل على أن فهم ذلك مقدور لهم .

الثانية عشرة : إخباره أن ما يعطي الله من أطاع الرسل خبر ثما أعطى يوسف وسليمان وأيوب وغبرهم من حسن عاقبة الطاعة .

الثالثة عشرة : أن سنة الله في الرسل ومن اتبعهم وسنته فيمن خالفهم في الدنيا قبل الآخرة من أظهر البينات للكفار الجهال فمن لم يفهمها يقال له : كيف زال عقلك ؟

(حتى إذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا) إلى آخر السورة(١) فيه مسائل :

الأولى : تأخير النصر على الرسل حتى استبطئوا ولا يعجل الله لعجلة أحد .

الثانية : إذا عرف أن هذه سنة فكيف يستعجل من يزعم أنه متبع لهم كما قال صلى الله عليه وسلم : « يستجاب لأحدكم ما لم يعجل »(٢).

الثالثة : أن ما يقع في القلب من خواطر الشيطان لا يضر ، بل هو صريح الإعان إذا كان مع الكراهة .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: (حتى إذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كُلبُوا جاءهم نصرُنا فنجّى من نشاء ولا يُردّ بأسنا عن القوم المجرمين. لقدكان في قصصهم عبرة لأولي الألباب ماكان حديثاً يُفترَى ولكن تصديق الذي بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون) الآيتان ١١٠–١١١ بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون) الآيتان ١٠٠–١١١ بين يديه وتفصيل كل شيء وهدى ورحمة لقوم يؤمنون) الآيتان ٢٠–١١١

الرابعة : أن العادة أن الشدة إذا تمت وتضايقت جداً فهو من علامات حضور الفرج .

الخامسة : أنه سبحانه ينجي من يشاء ولو كان مع المهلكين في المكان .

السادسة : أنه إذا جاء أمر الله لم يقدر على رفعه أحد من السماء ولا من أهل الأرض .

السابعة : أنه سبحانه لا يظلم أحداً وأن ذلك بسبب إجرامهم .

الثامنة : الثناء على قصص الرسل وأن فيه عبرة .

التاسعة : أن ما يفهم هذه العبرة مع وضوحها إلا أولوا الآلباب .

العاشرة: تعريضه سبحانه بالأحاديث المفتراة ، وإقبال الأكثر عليها ، واشتراء الكتب المصنفة بغالي الأثمان ، وتكبر من اشتغل بها ، وظنه أنه أفضل ممن لم يشتغل بها ، وزعمه أنها من العلوم الجليلة ، ومع هذا معرض عن قصص الأنبياء مستحقر له ، زاعم أنه علم العوام الجهال .

الحادية عشرة : أن من أكبر آياته تصديقه لما بين يديه من العلوم التي جاءت بها الرسل التي هي العلم النافع في الحقيقة .

الثانية عشرة : أن هــــذا فيه تفصيل كل شيء بحتاج إليه ففيه العلم النافع ، وفيه الإحاطة بالعلوم الكثيرة ، ومع هذا يفصلها أي يبيتنها .

الثالثة عشرة: أنه هدى يعتصم به من الضلالة.

الرابعة عشرة : أنه رحمة يعتصم به من الهلكة فلا يضل من اتبعه ولا يشقى .

الخامسة عشرة : أن هذا ليس لكل أحد بلي لقوم مخصوصين .

السادسة عشرة: أن سبب ذلك الإيمان ، ففيه شاهد لقوله: « من عمل بما علم أورثه الله علم ما لا يعلم (١) » .

والحمد لله رب العالمين .

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحليه ج ١٠ ص ١٤ – ١٥ وهو ضعيف ، راجع الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة للشوكاني ص ٢٨٦ . وذكر ناصر الدين الألباني أنه موضوع ، وقد أخرجه أبو نعيم من طريق أحمد بن حنبل عن يزيد بن هارون ، عن حمد الطويل ، عن أنس مرفوعاً ، ثم قال : ذكر أحمد بن حنبل هذا الكلام عن بعض التابعين ، عن عيسى بن مريم عليه السلام ، فوهم بعض الرواة أنه ذكره عن النبي صلى الله عليه وسلم ...

راجع في تفصيل ذلك : سلسلة الأحاديث الضعيفة والموضوعة للألباني ص ٤٢٣ (طبع المكتب الإسلامي ) .

## سُورُ فِي الْجِيْدِينَ فِي الْجِيْدِينَ فِي الْجِيْدِينَ فِي الْجِيْدِينَ فِي الْجِيْدِينَ فِي الْجِيْدِينَ فِي

وقال أيضاً الشيخ محمد رحمه الله : هذه مسائل مستنبطة من سورة الحجر :

الآية الأولى : (١) فيها الترغيب في القرآن بجمعه بن الوصفن .

الثانية: وصفه بالبيان.

الثالثة : معنى الكتاب المعرف بالألف واللام .

الرابعة: معنى القرآن.

الآية الثانية(٢) فيها الرد على الخوارج.

الثانية : الرد على المعتزلة .

الثالثة : النظر في العواقب .

الرابعة : عدم الاغترار بالحال الحاضرة .

الخامسة: إثبات عذاب القبر.

الآية الثالثة(٣) تعزية المؤمن عما هم فيه من النعيم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( آلر تلك آيات الكتاب وقرآن مبن ) الآية : ١

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى: ( ربما يود "الذين كفروا لوكانوا مسلمين) الآية ٢

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (ذرهم يأكلوا ويتمتعوا ويلههم الأمل فسوف

يعلمون ) الآية : ٣.

الثانية : أن الاغترار بذلك من وصف الكفار.

الثالثة : أن الأمل سبب ترك الخبر .

الرابعة : أن ذلك من وصفهم .

الخامسة : الوعيد الشديد .

الآية الرابعة(١) : فيها الآية العظيمة الباهرة وهي إهلاك القرى المكذبة .

الثانية : أن ذلك لأجل لا يتقدم ، ولا يستعجل الله لعجلة أحد .

الثالثة : التعزية .

الرابعة : أنه إذا جاء لا يؤخر لحظة ففيه الوعيد .

الآية الخامسة والآيتان(٢) بعدها : فيها أن الذكر هو القرآن .

الثانية : كلامهم على سبيل الاستهزاء .

الثالثة : وصفهمأكمل الناس عقلا عندهم بالجنون .

الرابعة : أن الذي دفَّم على جنونه عدم إتيانه بالملائكة .

الخامسة : عدم تصريحهم بالمعاتبة بل تعللوا بتكذيبه .

السادسة : أنه سبحانه لا ينزل الملائكة لمثل ذلك .

 <sup>(</sup>١) قوله تعالى : (وما أهلكنا من قرية إلا ولها كتاب معلوم .
 ما تسبق من أمّة أجلها وما يستثخرون ) الآيتان : ٤ ــ ٥ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى: ( وقالوا: يا أيها الذي نُزُل عليه الذكر إنك لمجنون. لو ما تأتينا بالملائكة إن كنت من الصادقين . ما ننزل الملائكة إلا بالحق وما كانوا إذا منظرين . إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون) الآيات : ٦ ـ ٩ .

السابعة : أنه لا ينزلهم إلا بالحق .

الثامنة : أنهم سألوه شيئاً لو أجابهم إليه هلكوا (١) .

التاسعة : فيها تأكيد الضمر المتصل بالمنفصل .

العاشرة : أن الذكر هو القرآن .

الحادية عشرة : حفظ الله إياه عن شياطن الجن والإنس.

الثانية عشرة : كون ذلك الحفظ آية كافية عن إنزال الملائكة .

الآية الثامنة (٢) وثلاث بعدها فيها أن الرسالة عمت بني آدم .

الثانية : هذا الحبر العجب مع انقيادهم للكذابن .

الثالثة : لم يكفهم الامتناع والتكذيب حتى استهزوا .

الرابعة : أن ذلك بسبب إجرامهم .

الخامسة: الإعان بالقدر.

السادسة : أن العقوبة بالذنب تكون بذنب أكبر منه .

<sup>(</sup>١) في س ( لهلكوا ) .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( ولقد أرسلنا من قبلك في شيع الأولين . وما يأتيهم من رسول إلا كانوا به يستهزئون . كذلك نسسلكه في قلوب المجرمين . لا يؤمنون به وقد خلت سنّة الأولين . ولو فتحنا عليهم باباً من السماء فظلوا فيه يعرجون . لقالوا : إنما سكّرت أبصارنا بل نحن قوم مسحورون ) . الآيات : ١٠ : ١٥ .

مع ملاحظة أننا نكتب الآيات هنا بالرجوع إلى المعاني المفسّرة في صلب التفسير ، وإن أدّى ذلك إلى اختلاف في عدّ الآيات مع ما ذكر في المخطوطات لأن المعاني المفسّرة هي الحكّم في ذكر الآيات التي تتضمن هذه المعاني .

السابعة : ذكر الآية الكبري وهي إهلاك أمم لا يحصيهم إلا الله.

الثامنة : أن مع هذا الأمر القاطع لم ينتفع به أمة واحدة .

التاسعة : خبر الصادق أنهم لو جاءتهم آية ملجئة لم يؤمنوا .

العاشرة : مع هذا العتو العظيم يعتذرون تسكيراً وسحراً ؛ ولم يصرحوا بأنه الحق ولكنه باطل .

الآية الثانية عشرة وأربع(١) : بعدها فيها ما جعـــل الله في البروج من الآيات ، سواء قيل : إنها النجوم أو الكبار منها .

الثانية: تزين السماء.

الثالثة: حفظها من الشياطن.

الرابعة: ذكر الاستراق.

الخامسة : ذكر عقوبته .

السادسة : مد الأرض .

السابعة : الرواسي .

الثامنة: إنبات النبات.

التاسعة : كثرته وكونه من كل شيء .

العاشرة : كونه موزوناً .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ولقد جعلنا في السماء بروجاً وزيناها للناظرين . وحفظناها من كل شيطان رجيم . إلا من استرق السمع فأتبعه شهاب مبين . والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وأنبتنا فيها من كل شيء موزون . وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستمله برازقين ) الآيات ١٦ ــ ٢٠ .

الحادية عشرة: ذكر المعايش.

الثانية عشرة: ذكر الأنعام.

الثالثة عشرة : كوننا لا نرزقم مع كونهم لنا .

السابعة عشرة : (١) فيها أن كل شيء خزائنه عنده .

الثانية: إنزاله بقدر معلوم.

الثامنة عشرة : (٢) وثلاث بعدها فيها ذكر إنعامه بإرسال الرياح .

الثانية : أنها تلقح السحاب والشجر .

الثالثة: إنزال الماء من االسماء.

الرابعة: تسهيل تناوله.

الحامسة : عجزهم عن خزانته .

السادسة : تفرده بالإحياء والإماتة .

السابعة : أنه الوارث .

الثامنة : علمه بالمستقدم والمستأخر في الزمان وفي الطاعة .

التاسعة : تفرده بحشر الجميع .

العاشرة: ذكر حكمه وعلمه مع ذلك.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وأرسلنا الرياح لواقح فأنزلنا من السماء ماء فأسقيناكموه وما أنتم له بخازنين . وإنا لنحن نحيي ونميت ونحن الوارثون . ولقد علمنا المستقدمين منكم ولقد علمنا المستأخرين. وإن ربك هو يحشرهم إنه حكم علم ) الآيات : ٢٢ – ٢٥ .

الثانية والعشرون وتسع عشرة(١) آية بعدها فيها ذكر المادة التي خلق منها آدم .

الثانية : ذكر المادة التي خلق منها إبليس .

الثالثة : إخبار الله للملائكة بمادته وأنه بشر .

الرابعة: أنه سوًّاه.

الخامسة : أنه نفخ فيه من روحه .

السادسة : أن السجدة لآدم .

السابعة : أنها سجدة وقوع .

الثامنة : أنهم سجدوا كلهم لم يستثن إلا إبليس .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: ( ولقسد خلقنا الإنسان من صلصال من حما مسنون. والجان خلقناه من قبل من نار السموم . وإذ قال ربك للملائكة إني خالق بشراً من صلصال من حما مسنون . فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين . فسجد الملائكة كلهم أجمعون . إلا إبليس أبى أن يكون مع الساجدين ؟ قال : لم أكن مع الساجدين . قال : يا إبليس مالك ألا تكون مع الساجدين ؟ قال : لم أكن لأسجد لبشر خلقته من صلصال من حما مسنون : قال : فاخرج منها فإنك رجيم . وإن عليك اللعنة إلى يوم الدين . قال : رب فأنظرني إلى يوم يبعثون . قال : فإنك من المنظرين . إلى يوم الوقت المعلوم . قال : رب بما أغويتني قال : فإنك من المنظرين . إلى يوم الوقت المعلوم . قال : رب بما أغويتني قال : هذا صراط علي مستقيم . إن عبادي ليس عليهم سلطان إلا من قال : هذا صراط علي مستقيم . إن عبادي ليس عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين . وإن جهنم لموعدهم أجمعين . لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم ) الآيات ٢٦ \_ ٤٤ .

التاسعة : الدليل على شدة عيبه أنه لم يدخل مع هذا الجمع ولم يتخلف إلاً هـــو .

العاشرة: أن اسمه إبليس من ذلك الوقت.

الحادية عشرة : تخلف الإنسان عن العمل الصالح وحده أكبر لقولة : ( مالك ألا تكون مع الساجدين ) .

الثانية عشرة : تعذره بأصله وبكونه بشر .

الثالثة عشرة : علم الملائكة بالبعث قبل خلق بني آدم .

الرابعة عشرة: لا يسمى المسلم من أتباعه ولو عصى لقوله: ( إلا من اتبعك من الغاوين . وإن جهنم لموعدهم أجمعين) .

الخامسة عشرة : كل من اتبعه فهو غاو .

السادسة عشرة: التنويه بآدم قبل خلقه.

السابعة عشرة : وقوع ما أخبر الله به من قوله : ( إلى يوم الدين ) لأنه لم ينب .

الثامنة عشرة : كونه رجيم .

التاسعة عشرة : كونه من ساكني الجنة .

العشرون : خلق الجنه والنار قبل ذلك الوقت .

الثامنة والأربعون : (١) وخمس بعدها فيها وعدُ أهل التقوى .

والثانية : ما يقال لهم عند دخولها .

الثالثة : أن الغل الذي بينهم لا يُخرج من التقوى .

الرابعة : أن من نعيم أهل الجنة الآخُوَّة الصافية .

الخامسة : التنبيه على أكبر عيوب الدنيا وهو النَّصب والإخراج .

السادسة : أمره رسوله بتعليم عباده بهذه المسألة .

السابعة : أنه صلى الله عليه وسلم أخبرهم أن المؤمن لو يعلم ما عنده من العقوبة إلى آخره .

الثامنة : أن المغفرة والرحمة وصف بها نفسه ، وأما العذاب الأليم فوصف به عذابه .

التاسعة : تأكيد الضمير المتصل بالمنفصل وتعريف العذاب .

العاشرة : وجوب تعلم هذه المسألة على المؤمن .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (إن المتقين في جنات وعيون . ادخلوها بسلام آمنين . ونزعناما في صدورهم من غيل إخواناً على سرر متقابلين . لا يمسهم فيها نَصَبٌ وما هم منها بمخرجين . نبتيء عبادي أني أنا الغفور الرحيم. وأن عذابي هو العذاب الآليم ) الآيات : ٤٥ ـــ ٥٠ .

الثامنة والأربعون :(١) واحد وثلاثون آية بعدها فيها أمره رسوله بتعليم عباده بالقصة ، فدل على شدة حاجتهم إليها .

الثانية: تسمية الملائكة أضيافاً.

الثالثة : تشريف ابراهيم عليه السلام بضيافتهم .

الرابعة : قولهم : ( سلاماً ) استدل به على إجزائه في السلام .

(١) قوله تعالى : (ونبئهم عن ضيف إبراهيم . إذ دخلوا عليه فقالوا : سلاماً قال : إنا منكم وجلون. قالوا : لا تؤجل إنا نبشرك بغلام عليم . قال : أبشَّرْتموني على أن مسَّني الكبر فبم تبشرون؟ قالوا : بشرناك بالحقُّ فلا تكن من القانطين . قال : ومن يقنط من رحمة ربه إلا الضالون . قال : فما خطبكم أمها المرسلون؟ قالوا : إنا أرسلنا إلى قوم مجرمين . إلا آل لوط إنا لمنجُّوهم أجمعين . إلا امرأته قدَّرنا إنها لمن الغابرين . فلما جاء آل لوط المرسلون .قال : إنكم قوم منكرون . قالوا : بل جئناك بماكانوا فيه يمترون. وأتيناك بالحق وإنا لصادقون . فأسرِّ بأهلك بقطع من الليلواتيع أدبارهم ولا يلتفت منكم أحد وامضوا حيث تُأمرون . وقضينا إليه ذلك الأمر أنَّ دابر هؤلاء مقطوع مصبحين . وجاء أهل المدينة يستبشرون . قال : إن هؤلاء ضيفي فلا تفضحون . واتقوا الله ولا تخزون . قالوا أو لم ننهك عن العالمين ؟ قال : هؤلاء بناتي إن كنتم فاعلين . لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون. فأخذتهم الصيحة مشرقين. فجعلنا عاليها سافلها وأمطرنا عليهم حجارة من سجيل . إن في ذلك لآيات للمتوسمين . وإنها لبسبيل مقيم . إن في ذلك لآية للمؤمنين . وإن كان أصحاب الأيكة لظالمن . فانتقمنا منهم وإنهما لبإمام مبين . ولقد كذَّب أصحابُ الحجرِ المُرسلين . وآتيناهم آياتنا فكانوا عنها معرضين . وكانوا ينحتون من الجبال بيوتاً آمنين . فأخذتهم الصيحة مصبحين . فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون ) الآيات : ٥١ – ٨٤.

الخامسة : جواز مخاطبة الأضياف بمثل هذا عند الحاجة .

السادسة : أن مثل هذا الخوف لا يُذَمّ .

السابعة : البشارة بالغلام ، وبكونه عليم .

الثامنة : أن استبعاد مثل هذا ليس من القنوط .

التاسعة : أنه مظنة القنوط لقولهم : ( فلا تكن من القانطن ) .

العاشرة : مثل هذا لا يُخرج من التوكل .

الحادية عشرة : لا يخرج من معرفة قدرة الله .

الثانية عشرة : معرفة كبر القنوط .

الثالثة عشرة : معرفته عليه السلام أن البشارة ليست حاجتهم وحدها .

الرابعة عشرة : معرفة نقمة الله لمن خالف الرسل .

الخامسة عشرة : معرفة التوحيد من قصة امرأة لوط .

السادسة عشرة : لم يعرفهم لوط أول مرة .

السابعة عشرة : معرفة جواز قول مثل هذا للأضياف عند الحاجة .

الثامنة عشرة : معرفة أنه خوَّفهم عقوبة الدنيا لقولة : ( بما كانوا فيه عَرُون ) .

التاسعة عشرة : معرفة أن التأكيد وتكرير المسألة على الطالب ليس نقصاً في حقه لقوله بعده : (وأتيناك بالحق وإنا لصادقون).

العشرون : أن اليقين يتفاضل حتى في حق الأنبياء يوضحه ما تقدم من قولهم : ( بشرناك بالحق) الآية .

الحادية والعشرون : معرفة الأمر بالهجـــرة .

الثانية والعشرون : تفضيله عليه السلام بالهجـــرة مرتن .

الثالثة والعشرون : معرفة أنهم أمروا بها إلى مكان معين .

الرابعة والعشرون : معرفة قدر كونه آخر الرفقة في السفر ، كما كان صلى الله عليه وسلم يتخلف في آخرهم .

الخامسة والعشرون : عدم الرأفة على أعداء الله لقوله : (ولا يلتفت منكم أحد).

السادسة والعشرون : معرفة أخباره أن هذا قُـُضِيَ فلا مراجعة فيه ، كما أخبر إبراهيم عليه السلام .

السابعة والعشرون : معرفة قرب وقته .

الثامنة والعشرون : معرفة الأمر العظيم وهو فرح الإنسان بما لعلته هلاكه .

التاسعة والعشرون : قوله : (إن هؤلاء ضيفي) الخ يدل على توقيرهم إياه يوضحه قولهم : (وأو لم ننهك عن العالمين ).

الثلاثون : أن طلب السر وخوف الفضيحة من أعمال الأنبياء .

الحادية والثلاثون : كونك تأمر بالتقوى ولو أفجر الناس .

الثانية والثلاثون : خوف الخزى .

الثالثة والثلاثون: شدة مدافعته عن ضيفه بعرض بناته.

الرابعة والثلاثون : كرامة رسول الله صلى الله عليه وسلم بالقسم بحياته .

الخامسة والثلاثون : تأمل ما أخبر الله به من سكر الشهوة .

السادسة والثلاثون : الجمع بن قلبها وإمطار الحجارة .

السابعة والثلاثون : معرفة تنبيه الله على هذه الآية .

الثامنة والثلاثون : تخصيص المتوسمين .

التاسعة والثلاثون : توضيح الآية بكونها على الطريق .

الأربعون : إقامتهـــا .

الحادية والأربعون : تخصيص المؤمنين بالآية .

الثانية والأربعون: توضيح الآية بكونها على الطويق الواضح.

الثالثة والأربعون : الآية في أصحاب الأيكة .

الرابعة والأربعون : ذكر السبب وأنه ظلمهم .

الخامسة والأربعون : ذنب أصحاب الحجر .

السادسة والأربعون : أن من كذب رسولا فقد كذب الرسل .

السابعة والأربعون : ذكر إنعامه عليهم بالآيات .

الثامنة والأربعون : ذكر ما عاملوها به من الإعراض .

التاسعة والأربعون : ما أعطوا من القوى حتى نحتوا الحبال بيوتاً .

الخمسون : أمنهم .

الحادية والخمسون : ذكر عقوبتهم وهي أخذ الصيحة صباحاً .

الثانية والخمسون : ذكر أن ذلك العطاء الذي غرهم ما أغنى عنهم وقت البلاء كما أغنت الأعمال الصالحة عن أهلها .

التاسعة والسبعون :(١) وسبع بعدها فيها التنبيه على تنزيهه(٢) عن مضاد الحكمة .

الثانية : كونه ما خلق ذلك إلا بالحق ؛ ففيه إثبات الحكمة .

الثالثة : أن من الحكمة في ذلك الإعان به وتوحيكه .

الرابعة : الإعان بإتيان الساعة .

الخامسة : أن العلم بإتيانها فيه تعزية للمظلوم .

السادسة : أن العلم بكونه الخلاق العليم فيه تعزية أيضاً .

السابعة : أن فيه الوعيد للظالم .

الثامنة : المنتّة بإتياء السبع المثاني والقرآن العظيم ، وفيه التعزية عما أصابه به وعما صرف عنه .

التاسعة : نبيه عن مد العن إلى دنياهم .

العاشرة : كون ذلك من نتائج ذلك الإيتاء .

الحادية عشرة : نهيه عن الحزن عليهم ولو كانوا الملأ.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (وما خلقنا السموات والأرض وما بينهما إلا بالحق وإن الساعة لآتية فاصفح الصفح الجميل . إن ربك هو الحلاق العليم . ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم . لا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم ولا تحزن عليهم واخفض جناحك للمؤمنين . وقل : إني أنا النذير المبين . كما أنزلنا على المقتسمين . الذين جعلوا القرآن عيضين . فوربك لنسألنهم أجمعين . عما كانوا يعملون) الآيات : ٨٥ – ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) في س « تنزيهه الله » .

الثانية عشرة : أمره بخفض الجنساح لمن آمن ؛ ولو كان عندهم حسقرآ.

الثالثة عشرة : قوله لهم : ( إني أنا النذير المبين ) وما في هذه الكلمة من التأكيد .

الرابعة عشرة : ذكر آياته في انتقامه منهم .

الخامسة عشرة : رجاء المؤمن إذا نظر إلى ذلك .

السادسة عشرة : وصفهم بالاقتسام ففيه جدُّهم في الباطل .

السابعة عشرة : وصفهم القرآن بهذه الصفة ، ففيه شدة الجراءة ، وفيه وضوح ضلالهم .

الثامنة عشرة : الإقسام على هذا الأمر العظيم .

التاسعة عشرة . معرفة أن لا إله إلا الله عمل .

العشرون : أن ذلك شرع للكل.

الثمانون وأربع(١) بعدها إلى آخر السورة فيها أن الصـــدع فيه زيادة على الإنذار .

الثانية: أنها ناسخة.

الثالثة : جمعه بين ذلك وبين الإعراض عنهم .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: ( فاصدع بما تُوْمَرُ وأعرض عن المشركين . إنا كفيناك المستهزئين • الذين بجعلون مع الله إلها آخر فسوف يعلمون . ولقد نعلم أنك يضيق صدرك بما يقولون . فسبتح بحمد ربك وكن من الستاجدين • واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ) الآيات : ٩٤ ـ ٩٩ .

الرابعة : ذكر الآية في تلك الكفاية .

الخامسة : في ذلك تشجيع على الصدع والتوكل .

السادسة : وصفهم بالاستهزاء بما لا يُستهزأ به .

السابعة : وصفهم بالشرك .

الثامنة : ذكر أنهم يجعلون مع الله إلهـ فلم يُتركوا .

التاسعة : تقبيح ذلك في جعلهم معه ذلك كاثناً من كان .

العاشرة: الوعيد.

الحادية عشرة : لا يناقضه إلإمهال لقوله : ( فسوف يعلمون ) .

الثانية عشرة : تعزيته بعلم الله .

الثالثة عشرة: تنبيهه على الدواء.

الرابعة عشرة : أن ذلك بالجمع بين التسبيح والحمد .

الخامسة عشرة : تنبيهه على السجود أنه مع ما تقدم هو الدواء .

السادسة عشرة : التحريض على ذلك بتذكر عباد الله الساجدين ، وكونه منهم .

السابعة عشرة : ختم السور ة بهذه المسألة الكبيرة .

| · |  |  |
|---|--|--|
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |
|   |  |  |

## ٩

وقال أيضاً الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى :

## بسم الله الرحمن الرحيم

قوله: (أتى أمر الله)(١) أي الذي يفصل بين المؤمنين والمشركين ، فُسُرِّ بالنصر في الدنيا وبالقيامة ، ففيها إتيانه سبحانه بصيغة الماضي للتحقيق والبشارة والنذارة .

الثانية : النهى عن الاستعجال به .

الثالثة : تسبيحه نفسه و تعاليه عن شركهم ، ففيه التنبيه على عظمة قبحه لكونه مسكة له .

الثانية : (٢) فيها تنزيله الملائكة .

الثانية : تسمية المنزل روحاً لكونه يحيى القلوب .

الثالثة : أن ذلك الروح من أمره .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( أتى أمرُ الله فلا تستعجلوه سبحانه وتعالى عما يشركون) الآية الأولى .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ينزّل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إله إلا أنا فاتقون ) الآية ٢ .

الرابعة : أن التخصيص بمن ينزل عليه بمشيئة لا بالاقتراح .

الخامسة : أن المخصوص بذلك من جملة عباده .

السادسة : ذكر الحكمة في هذا وهو إنذار الخلق عن الشرك.

السابعة : أنه إذا ثبت ذلك فخصوه بالتقوى لكونه المتفرد بالضر والنفع .

الثالثة :(١) فيها الاستدلال بخلق السموات والأرض .

الثانية: أنه بالحق.

الثالثة : ذكر تعاليه عن شركهم ، ذكره عند بدء الحلق وعند الوعد بالفصل .

الرابعة : (٢) فيها الاستدلال بخلق الإنسان ؛ ذكر أوَّلا الخلق العام ثم الخساص .

الثانية: كونه من نطفة.

الثالثة : صيرورته إلى هذا الحال بعد تلك الحال وهو تفضيله بالعقل والبيان .

الرابعة : على تفسير مجاهد ذكر هذا الكفر بعد ما أعطاه من النعمة وبين له من القدرة .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (خلق السموات والأرضَ بالحق تعالى عما يشركون) الآية : ٣.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (خلق الإنسان من نُطُفَةً فإذا هو خصيم مُبين) الآية ٤.

الحامسة : (١) والآيتان(٢) بعـــدها(٣) فيها الاســـتدلال بخلق الأنعام على اختلافها .

الثانية: أن ذلك لنا.

الثالثة : التنبيه على ما فيها من المصالح منها الدفء والأكل والجمال ، وحمل الأثقال إلى ما ذكره وغير ذلك من المنافع .

الرابعة : التنبيه على رأفته ورحمته بنـــا .

الثامنة :(١) ذكر الخيل والبغال والحمىر في الاستدلال .

الثانية : ذكر نعمته أن الحكمة في ذلك لركوبنا .

الثالثة: زينة لنسا.

الرابعة : التنبيه على خلق ما لا نعلم .

التاسعة : ( \*) فيها أن السبيل منها قاصد .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( والأنعام خلقها لكم فيها دُف، ومنافع ومنها تأكلون) الآية : ٥ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (ولكم فيها جَمَالٌ حين تريحون وحين تسرحون) الآية : ۲ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس إن ربكم لرءوف رحيم ) الآية : ٧ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى (والخيل والبغال والحميرَ لتركبوها وزينة ويخلُقُ ما لا تعلمون) الآية: ٨.

 <sup>(</sup>٥) قوله تعالى : (وعلى الله قصد السبيل ومنها جائير ولو شاء لهداكم أجمعن ) الآية : ٩ .

الثانية : أنه يوصل إلى الله .

الثالثة : أن منها جائر فيدل على الطلب والنظر .

الرابعة : ذكر القدرة بعد ما ذكر الشرع .

العاشرة : (١) فيها الاستدلال بإنزال المطر.

الثانية: على أن غره لا يقدر عليه.

الثالثة : التنبيه على النعمة بقوله : (لكم).

الرابعة : ما محصل به من الشراب والمرعى .

الخامسة : إنبات الزرع والأشجار الخاصة .

السادسة: من كل الثمرات.

السابعة : أن ذلك الإنبات لنا .

الثامنة : ذكره أن في هذا لآيات .

التاسعة : كونها مخصوصة بالمتفكرين .

الحادية عشرة : (٢) الاستدلال بخلق الليــــل والنهار والعلويات .

الثانية: أن تسخيرها لنسا.

الثالثة : قوله : (مسخّرات بأمره).

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (هو الذي أنزل من السماء ماء لكم منه شراب ومنه شجرً فيه تسسيمون . ينبت لكم به الزَّرْعَ والزيتون والنخيل والأعناب ومن كل الثمرات إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون ) الآيتان : ١٠ – ١١ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (وسخّر لكم الليل والنهار والشمس والقمر والنجوم مسخّراتٌ بأمره إن في ذلك لآيات لقوم يعقلون) الآية : ۱۲

الرابعة : ذكر الآيات في ذلك .

الخامسة : أنها مخصوصة بالذين يعقلون .

الثانية عشرة :(١) الاستدلال بخلق ما في الأرض لنا على اختلافه وكثرته .

الثانية : ذكر النعمة في كونه لنا .

الثالثة : ذكر الآيات في ذلك .

الرابعة : تخصيص المتفكرين بفهمها .

الثالثة عشرة :(٢) تسخىر البحر .

الثانية : أنه الذي فعله لا غيره .

الثالثة : التنبيه على ما فيه من مصالحنا من أكل اللحم الطري ، واستخراج الحلية ولبسها ؛ وجريان الفلك فيه والابتغاء من فضله .

الرابعة : أن الحكمة في ذلك ليستخرج منكم الشكر في هذه الأمور التي فيها الآياتِ والنعم .

الرابعة عشرة : (٣) الاستدلال بخلق الجبال .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( وما ذَرَأَ لكم في الأرض مختلفاً ألوانه إن في ذلك لآية لقوم يذً كرون ) الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (وهو الذي سخّر البحر لتأكلوا منه لحماً طريّاً وتستخرجوا منه حليّة تلبسونها وترى الفُلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون) الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) قوله تعــالى : (وألقى في الأرض رَوَاسِيَ أن تميد بكم وأنهاراً وسُبلاً لعلكم تهتدون . وعلامات وبالنجم هم يهتدون ) الآيتان ١٥ــ١٦ .

الثانية: ذكر الحكمة.

الثالثة: ذكر الأنهار.

الرابعة: ذكر السبل.

الخامسة : ذكر الحكمة وهي الاهتداء .

السادسة : ذكر الحكمة الثانية وهي العلامات فالجبال علامات النهار ؛ ثم ذكر حكمة ثالثة وهي الاهتـــداء بالنجم في الليل .

الخامسة عشرة : (١) ذكر الدليل القاطع البديهي الفطري الضروري .

الثانية : دعاؤهم إلى التذكر .

الثالثة : أتى باستفهام الإنكار ولكن لتأمل التذكر ما هو لقوله : (وما يتذكر إلا من ينيب )(٢) .

الرابعة : دعاؤهم إلى الطاعة بذكر نعمه على الإجمال ، وأنها لا تحصى .

الخامسة : ختمه الآية بالإسمىن .

السادسة عشرة : (٢) ذكر سعة علمه وإحاطته بالسر والجهسر .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (أفمن نخلق كمن لا نخلق أفلا تذكرون؟ وإن تعدُّوا نعمة الله لا تحصوها إن الله لغفور رحم ) الآيتان : ١٧ – ١٨ .

<sup>(</sup>۲) سورة غافر : الآية : ۱۳ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (والله يعلم ما تسرُّون وما تعلنون . والذين يدعون من دون الله لا يَخلقون شيئاً وهم يُخلقون . أمواتٌ غيرُ أحياء وما يشعرون أيّان يبعثون ) الآيات : ١٩ – ٢١ .

الثانية : أن الذين يدعون غيره ليس لهم قدرة ولا لهم علم ، فلا يخلقون شيئاً ولا يدري منى يبعثون .

الثالثة : أنهم أموات غير أحياء .

السابعة عشرة :(١) ذكر توحيد الإلهية .

الثانية : أنه مع تكاثر هذه الآدلة ووضوحها أنكرته قلوب هؤلاء .

الثالثة : أن سببه عدم الإعسان بالآخرة لاخفاء الادلة .

الرابعة : أن الشرك وعدم الإيمسان بالآخرة متلازمان .

الخامسة : أنهممع هذا الجهل العظيم الذي لا أخس منه متكبرون .

السائسة : جمعوا بن الإنكار والاستكبار .

السابعة : ذكر علمه سرهم وعلانيتهم ، وهو صريح في الوعيد .

الثامنة : كونه لا بحب المستكبرين .

الثامنة عشرة : (٢) ذكر وصفهم أعظم نعمة جاءتهم من الله .

الثانية : إقرارهم بالربوبية .

الثالثة: ذكر عاقبة ذلك.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( إلهكم إله واحد فالذين لا يؤمنون بالآخرة قلوبهم منكرة وهم مستكبرون. لا جَرَمَ أن الله يعلم ما يسرون وما يعلنون إنه لا يحب المستكبرين) الآيتان : ٢٧ – ٢٣ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وإذا قيل لهم : ماذا أنزل ربُّكم ؟ قالوا : أساطير الأوّلين . ليحملوا أوزارهم كاملة يوم القيامة ومن أوزار الذين يُضلّونهم بغير علم ألاّ ساء ما يتزِرُون ) الآيتان : ٢٤ ـــ ٢٥ .

الرابعة : ذكر حملهم أوزار من أضلوا .

الخامسة : أنهم جهال ولو ظن الأتباع غيره .

السادسة : تهويل ذكر الجزاء .

التاسمة عشرة :(١) وأربع آيات بعدها ذكر ما فعل بمن قبلهم لما مكروا .

الثانية: أنه أتاه من القواعد.

الثالثة : أنهم خرَّ عليهم الذين بنوا .

الرابعة : أن الخرور من فوقهم .

الخامسة : إتيان العذاب من طريق لم يعلموا بها .

السادسة : الخزي يوم القيامة .

السابعة : هذا العتاب الشديد .

الثامنة: ما فيه من قبح الشرك.

التاسعة : ما فيه من فتنة المشرك بالشرك .

العاشرة : مشاقتهم الله وأولياءه .

الحادية عشرة : ذكره أن ذلك لأجل الشركاء .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: (قد مكر الذين من قبلهم فأتى الله بنيانهم من القواعد فَخَرَ عليهم السقف من فوقهم وأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون. ثم يوم القيامة يحزيهم ويقول: أين شركائي الذين كنتم تشاقتون فيهم ؟ قال الذين أوتوا العلم: إن الحزي اليوم والسوء على الكافرين. الذين تتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم فألقوا السلم ماكنا نعمل من سوء بلى إن الله عليم بماكنتم تعملون فادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فلبئس مثوى المتكبرين) الآيات: ٢٦-٢٩

الثانية عشرة : ما فيه من تعزية المؤمن وتبشيره .

الثالثة عشرة: شرف العلم في الآخرة.

الرابعة عشرة : جمعه بن الخزى والسوء .

الخامسة عشرة : كونه على من كفر .

السادسة عشرة : ذكره موتهم على هذه الحال .

السابعة عشرة : كونهم ما ظلموا إلا أنفسهم .

الثامنة عشرة : كون ملك الموت له أعوان يتوفُّتون .

التاسعة عشر : كونهم ألقوا السلم حين لا ينفعهم .

العشرون : تفسير ذلك بقولهم : (ما كنا نعمل من سوء) .

الحادية والعشرون : جوابهم .

الثانية والعشرون : عقابهم .

الثالثة والعشرون : هؤلاء أهل الأبواب.

الرابعة والعشرون : عظمة الكيبُو عند الله .

الرابعة والعشرون :(١) وآيتان بعدها قول المتقن في المنزل .

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى : ( وقيل للذين اتقوا : ماذا أنزل ربكم ؟ قالوا خيراً للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ولدار الآخرة خمير ولنعم دار المتقن عنات عدن يدخلونها تجري من تحتها الأنهار لهم فيها ما يشاءون كذلك بجزي الله المتقن . الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون : سلام عليكم ادخلوا الجنة بماكنتم تعملون ) الآيات : ٣٠ ــ ٣٢ .

الثانية: الوعد بحسنة الدنيا.

الثالثة : أن حسنة الآخرة خبر .

الرابعة : أنها دار المتقن .

الخامسة : وصفها بهذه الصفات العظيمة .

السادسة : أن الجزاء بهذا مما يوصف الله به في حق المتقين .

السابعة : وصفهم بحالهم عند الوفاة وما يقال لهم .

السابعة والعشرون : (١) وآية بعدها : الأولى الموعظة عن التسويف.

الثانية : الفرق بن إتيان الملائكة وأمر الله .

الثالثة: أن هذا كفعل من قبلهم .

الرابعة : تنزيه سبحانه عن الظلم .

الحامسة : إثبات ظلمهم لأنفسهم .

السادسة : أن علمهم هو الذي أصابهم .

السابعة : كون الذي استهزء وا به حاق بهــــم .

الثامنة والعشرون :(٢) أن الاحتجاج بالقدر من كلام الكفار .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى(هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتي أمرُ ربّك كذلك فعل الذين من قبلهم وما ظلمهم الله ولكن كانوا أنفسهم يظلمون . فأصابهم سيّثاتُ ما عملوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون ) الآيتان : ٣٣ ــ ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وقال الذين أشركوا : لو شـــاء الله ما عبدنا من دونه من شيء كذلك فعل دونه من شيء كذلك فعل الذين من قبلهم فهل على الرسل إلا البلاغ المبن ) الآية : ٣٥.

الثانية : اعترافهم أنهم يعبدون من دونه مع قوهم هؤلاء شفعاؤنا عنده(١) .

الثالثة : اعترافهم أنهم يحرمون من دونه مع زعمهم أنهم يتقربون به إليسه .

الرابعة : ذكره سبحانه أن هذا كفعل المتقدمين .

الخامسة : ذكره الواجب على الرسل.

التاسعة والعشرون : (٢) عموم الرسالة لكل أمة .

الثانية : أن كل أمة فسا رسول مخصها .

الثالثة : أن بعثة الكل لأجل هاتين الكلمتين .

الرابعة : أنه لا بد من (٣) الإثبات مع النفي .

الخامسة : ذكر حسن الأولى بالإضافة إليه .

السادسة : ذكر قبح الشرك وحسن النهى عنه .

السابعة : أنهم افترقوا .

الثامنة : أن من أعطى خيراً فالله أعطاه .

<sup>(</sup>١) في س وعند الله ، .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت فمنهم من هدى اللهُ ومنهم من حقّت عليه الضلالة فسيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المكذّبين . إن تحرص على هداهم فإن الله لا يهدي من يضلُ ومالهم من ناصرين ) الآيتان : ٣٦ – ٣٧ .

<sup>(</sup>٣) في ٨٦/٥١٦ ومع الإثبات من ، .

التاسعة : أن الضلالة حقت على الضالىن .

العاشرة : ذكر الأمر بالسر في الأرض لأجل النظر في عاقبتهم .

الحادية عشرة : ذكر أن حرص الرسول لا بجدي على من أضل الله .

الثانية عشرة : ما لهم من ناصرين .

الحادية والثلاثون : (١) كونهم(٢) يقسمون بالله .

الثانية : أن القسم بالله عندهم أجل من القسم بالآلهة .

الثالثة : اجتهادهم في اليمين على ما لا يعلمون .

الرابعة : كون هذا على نفي ما قامت الأدلة الواضحة على ثبوته .

الخامسة : تألُّمهم على الله أن لا يفعل .

السادسة : رده عليهم بقوله : (بلي) .

السابعة : أنه لا مخلف الميعاد .

الثامنة : أنه جعل ذلك حقاً عليه .

<sup>(</sup>١) في س ( الثلاثون ) ، وعلى وجه العموم فهناك اختلاف في عد الآيات في المخطوطتين ، لكننا نذكر النص القرآني الذي فيه المعاني المفسرة .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وأقسموا بالله جَهَد أعانهم لا يبعث الله من بموت بلى وعُداً عليه حقاً ولكن أكثر الناس لا يعلمون . ليبن لهم الذي يختلفون فيه وليعلم الذين كفروا أنهم كانوا كاذبين . إنما قولنا لشيء إذا أردناه أن نقول له : كن فيكون ) الآيات : ٣٨ ــ ٤٠ .

التاسعة : إخباره أن السواد الأعظم لا يعلمون .

العاشرة: ذكره الحكمة في ذلك وهي تبيينه لهم ما اختلفوا فيه ، ومعرفة الكافرين أنهم أهل الكذب لا حصومهم .

الحادية عشرة : ذكره عظيم قدرته وأنها على غير القياس ، وهم نفوا لمّا نظروا إلى عظمة الأمر ، ولم يعرفوا عظمة الله .

السادسة والثلاثون(١) : ذكر الهجرة .

الثانية: ذكر نية أهلها.

الثالثة : ذكر الظلم الذي أصابهم وصبروا .

الرابعة: الوعيد بحسنة الدنيا.

الخامسة : أن أجر الآخرة أعظم .

السادسة : أن هذا الخير العظيم لا يعلمه الأكثر ، ولو علموه لاستبقوا اليـــه .

السابعة : وصفهم بالصبر .

الثامنة : وصفهم بالتوكل .

السابعة والثلاثون(٢) : ذكر الحجة الدامغة لإنكارهم لإرسال البشر مع تسليمهم بنبوة المتقدمين .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (والذين هاجروا في الله من بعد ما ظُلموا لنبوِّ أنّهم في الدنيا حسنة ولأجر الآخرة أكبر لو كانوا يعلمون . الذين صبروا وعلى ربهم يتوكلون ) الآيتان ٤١ ــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ( وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذِّكْر إن كنتم لا تعلمون . بالبينات والزُّبر وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُدُرِّل إليهم ولعلهم يتفكرون ) الآيتان : ٤٣ – ٤٤ .

الثانية : أن الإسال بالوحى .

الثالثة : أن هذا مسلم عندكل من عرف العلم النازل من الله .

الرابعة : تنبيه الجاهل أنه لا يُعذَّر لأنه عكنه السؤال .

الخامسة : أن كل الرسل رجال لا جنى فيهم ولا أنثى .

السادسة : أن كل رسول لا يرسل إلا ببينات .

السابعة : لا يرسل إلا ومعه كتاب .

الثامنة : ذكر الحكمة في إنزال القرآن على محمد ، وأنها لبيان المنزل ولتفكرهم .

التاسعة : تسميته الذكر .

الثامنة والثلاثون : (١) ذكر مكر السيئات .

الثانية : أنهم مستحقون لتعجيل العقوبة .

الثالثة : كيف أمنتُوا ذلك .

الرابعة : ذكر أنواع العذاب الأربعة .

الخامسة : أنهم لا يعجزون بعد ذكر الثالث .

السادسة : ذكر الرأفة والرحمة بعد الرابع .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (أَفَأَمِنَ الذين مكروا السيئات أن يخسف الله بهم الأرض أو يأتيهم العذاب من حيث لا يشعرون ؟ أو يأخذهم في تقلّبهم فما هم بمعجزين . أو يأخذهم على تخوّف فإن ربكم لرءوف رحيم ) الآيات : 8 - 2 .

التاسعة والثلاثون : (١) والآيتان بعدها فيها ذكر الآيةالتي في المخلوقات .

الثانية : تقرير عدم رؤيتهم ذلك مع وضوحه .

الثالثة : تفتَّىء الظلال بميناً وشمالاً .

الرابعة : سجودهم لله .

الخامسة : حال الدخول .

السادسة : ذكر جميع دواب السماء والأرض.

السابعة: سجود جميع الملائكة.

الثامنة : عدم استكبارهم مع شرفهم .

التاسعة : مع ذلك خوفهم منه .

العاشرة: ذكر الفوقية.

الحادية عشرة : ذكر كونهم مع ذلك الخوف كاملي الانقياد فيما أمروا .

الثانية والأربعون : (٢) النهى عن اتخاذ إلهين .

الثانية : بيان أن الإله واحد .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( أو لم يروا إلى ما خلق الله من شيء يتفيناً ُ ظلاله عن السمن والشمائل سُجلًداً لله وهم داخرون . ولله يسجد ما في السموات وما في الأرضِ من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون . يخافون ربتهم من فوقهم ويفعلون ما يُؤمرون ) الآيات : ٤٨ ـ • • • .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وقال الله : لا تتخذوا إلهين اثنين إنما إله واحد فإياي فارهبون . وله من في السموات والأرض وله الدِّينُ واصباً أفغير الله تتقون ؟ ) الآيتان : ٥١ – ٥٢ .

الثالثة : بيان أن من لوازم ذلك إفراده بالرهبة .

الرابعة : الاستدلال على ذلك بملك السموات والأرض .

الخامسة : الاستدلال بأن دينه واصب .

السادسة : الإنكار عليهم في تقوى غيره مع هذه الأدلة .

الثالثة والأربعون : (١) فيها التذكير بأن كل ما بنا من نعمة فهو المتفرد بها.

الثانية : اللجأ إليه وحده إذا نزل الضر بالجؤور .

الثالثة : فعلهم القبيح بعد كشفه وبعد الإخلاص .

الرابعة : ذكر عاقبة فعلهم أنه الكفر بالنعم .

الخامسة : ذكر العاقبة الثانية وهي التمتع .

السادسة: الوعيد.

السابعة والأربعون : (٢) جعلهم حقاً من الذي أعطاهم الله لغبره .

الثانية : أنهم لا يعلمون .

<sup>(</sup>۱) قوله تعــالى : ( وما بكم من نعمة فمن الله ثم إذا مستكم الضُّرُّ فإليه تجأرون . ثم إذا كشف الضرَّ عنكم إذا فريق منكم بربتهم يشركون . ليكفروا بما آتيناهم فتَمتَّعُوا فسوف تعلمون ) الآيتان : ٥٣ ــ ٥٥ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( وبجعلون لما لا يعلمون نصيباً مما رزقناهم تالله لتُسأَلُن ً عماً كنتم تفترون ) الآية : ٥٦ .

الثالثة : الوعيد .

الرابعة: أنه بالقسم.

الثامنة والأربعون : (١) جعلهم الله الأوكس .

الثانية : جعلم لأنفسهم الأعلى .

الثالثة : إذا بشروا بما جعلوا لله جرى منهم ما ذكر .

الرابعة : أنه لشدته يتوارى .

الخامسة : أنه يتردد : هل ممكه على هون أم يدسه ؟

السادسة : التسجيل على سوء هذا الحكم .

الخمسون : (١) ذكر مثل السوء لمن لا يؤمن بالآخرة .

الثانية : إثبات المثل الأعلى لله سبحانه .

الثالثة: ذكر عزته.

الرابعة : ذكر حكمته .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ويجعلون لله البنات سبحانه ولهم ما يشتهون . وإذ بُشَر أحدُهم بالأنثى ظلّ وجهه مسودا وهو كظيم . يتوارى من القوم من سوء ما بشر به أيمسكه على هون أم يدستُه في التراب ألا ساء ما يحكمون) الآيات : ٥٧ – ٥٩ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (للذين لا يؤمنون بالآخرة مثل السَّوْء ولله المثل الأعلى
 وهو العزيز الحكم) الآية ٦٠ .

الحادية والخمسون :(١)ذكر حلمه .

الثانية : ذكر استحقاقهم .

الثالثة: إهلاك من لا ذنب له بسبب كبر الجرعة .

الرابعة : ذكر أنه مع ذلك لا سُمل.

الخامسة : أن التأخير إلى أجل مسمى .

السادسة : أنه إذا جاء لا يسأخرون ساعة .

السابعة : أنهم لا يستقدمون قبله .

الثانية والخمسون : (٢) ذكر فعلهم العجيب.

الثانية : ذكر اغترارهم مع ذلك .

الثالثة : ذكر الصواب فيما يستحقون .

الرابعة : أنهم مفرَّطون .

الثالثة والخمسون :(٣) القسم .

الثانية : ذكر أنه أرشدهم إلى ما ينفعهم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( ولو يؤاخذ اللهُ الناسَ بظلمهم ما ترك عليها من دابة ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمّى فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ) : الآية : ٦١ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (ویجعلون لله ما یکرهون و تصف ألسنتهم الكذب آن لهم الخار وأنهم مفرطون ) الآیة : ۲۲ .

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( تالله لقد أرسلنا إلى أمم من قبلك فزيتن لهم الشيطان
 أعمالهم فهو وليسهم اليوم ولهم عذاب أليم ) الآية : ٦٣ .

الثالثة : ذكر السبب الذي صدُّهم .

الرابعة: ذكر الثمرة اليوم.

الخامسة : الوعيد بغيره .

الرابعة والخمسون : (١) ذكر الحكم في إنزال الكتاب عليه .

الثانية: الحصر في ذلك.

الثالثة : أنها ثلاثة أنواع الأول عام ، والثاني والثالث خاص .

الرابعة : ذكر سبب الخصوص .

الخامسة والخمسون : (٢) ذكر الآية الشهيرة.

الثانية: أن فيها آية.

الثالثة : لقوم مخصوصين .

الرابعة : أنهم أهل السمع .

السادسة والحمسون : (٣) ذكر الآية في الإنعام باللبن .

الثانية: تفصيل الأنعام.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (وما أنزلنا عليك الكتاب إلا لنتبيُّ لهم الذي اختلفوا فيه وهدى ورحمة لقوم يؤمنون ) الآية ٦٤ .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( والله أنزل من السماء ماء فأحيا به الأرض بعد موتها إن في ذلك لآية لقوم يسمعون) الآية : ٦٥ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونه من بين فَرَث ودم لبناً خالصاً سائغاً للشاربين ) الآية : ٦٦ .

السابعة والخمسون : (١) ذكر ثمرات النوعن .

الثانية: اتخاذ النوعين منها.

الثالثة : ذكر الآية التي في ذلك .

الرابعة : أنها لأهل العقـــل خاصة .

الثامنة والخمسون : (٢) ذكر أن الإلهام من أقسام الوحى .

الثانية : إلهامها اتخاذ تلك البيوت من تلك الأمكنة .

الثالثة : إلهامها مأكولها .

الرابعة : سلوك سبل ربهـــا .

الخامسة : كونها ذللا .

السائسة : خروج تلك الشراب من بطونها .

السابعة : اختلاف ألوانه .

الثامنة: ما فيه من الشفاء.

التاسعة : الآية التي فيه .

العاشرة: كونها للمتفكرين.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ومن ثمرات النخيل والأعناب تتخذون منه سكراً ورزقاً حَسَناً إن في ذلك لآية لقوم يعقلون ) الآية : ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وأوحي ربك إلى النحل أن اتخذي من الجبال بيوتاً ومن الشجر ومما يعرشون. ثم كليمن كل الثمرات فاسلكي سبل ربك ُذلُلاً خرج من بطوانها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن في ذلك لآية لقوم يتفكرون ) الآيتان : ٦٨ – ٦٩ .

التاسعة والخمسون :(١) الآية في خلقهم .

الثانية : توفيهم .

الثالثة : ردّ من شاء إلى أرذل العمر .

الرابعة : لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً .

الخامسة : علمه .

السادسة: قدرته.

الستون : (٢) تفضيلهم في الرزق.

الثانية : أن المفضَّلين لا يرضون لأنفسهم بهذا خصوصاً مع التساوي .

الثالثة: استفهام الإنكار.

الحادية والستون : (٢) جعل الأزواج من الأنفس .

الثانية: جعل منها بنين.

الثالثة: حفدة.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (والله خلقكم ثم يتوفّاكم ومنكم من يردُّ إلى أرذل العُـمُـر لكيلا يعلم بَعَـْدٌ علم شيئاً إن الله عليم قدير ) الآية : ٧٠ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ( والله فضّل بعضكم على بعض في الرزق فما الذين فُضِّلُوا برادِّى رزقهم على ما ملكت أيمَّانهُم فهم فيه ســواء أفبنعمة الله بجحدون ) الآية : ٧١ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعل لكم من أزواجكم بنين وحفدة ورزقكم من الطيبات أفبالباطل يؤمنون وبنعمة الله هم يكفرون؟) الآية ٧٢.

الرابعة : الرزق من الطيبات .

الخامسة : استفهام الإنكار في هذا الأمر الباهر .

الثانية والستون : (١) عبادة من لا مملك نفعاً .

الثانية : أنهم لا يستطيعون .

الثالثة: النهى عن ضرب المثل له .

الرابعة : التنبيه على علمه وجهلهم .

الثالثة والستون : (٢) والتي بعدها فيهما المثلان العظيمان القاطعان .

الخامسة والستون : (٣) ذكر تفرده بعلم الغيب .

الثانية : ذكر أمره الآخرة .

الثالثة : ذكر قدرته على كل شيء فلا تستبعد شيئاً .

السادسة والستون: (١) ذكر إخراجنا من البطون هكذا.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ويعبدون من دون الله ما لا يملك لهم رزقاً من السموات والأرض شيئاً ولا يستطيعون . فلا تضربوا لله الأمثال إن الله يعلم وأنتَم لا تعلمون ) الآيتان ٧٣ — ٧٤ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( ضرب الله مثلاً عبداً مملوكاً لا يقدر على شيء ومن رزقناه منا رزقاً حسناً فهو ينفق منه سرًّا وجهراً هل يستوُون ؟ الحمد لله بل أكثرهم لا يعلمون.وضرب الله مثلاً رجلين أحدُهما أبكم لا يقدر على شيء وهو كل على مولاه أينما يوجهه لا يأت بخير هل يستوي هو ومن يأمر بالعدل وهو على صراط مستقم ؟) الآيتان : ٧٥ — ٧٦.

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولله غيب السموات والأرض وما أمْرُ الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب إن الله على كل شيء قدير ) الآية : ٧٧ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( والله أخرجكم من بطون أمهاتكم لا تعلمون شيئًا وجعل لكم السمع والأبصار والأفئدة لعلكم تشكرون ) الآية : ٧٨

الثانية : وهب الآلات .

الثالثة : ذكر مراده في ذلك .

السابعة والستون : (١) ذكر آيات الطبر .

الثانية: كيف لم يفهموها!

الثالثة: إن فيها آيات.

الرابعة : لقوم مخصوصين .

الثامنة والستون : (٢) ذكر السكن من البيوت .

الثانية : جعسل البيوت من جلود الأنعسام .

الثالثة : استخفافها ظعناً و إقامة .

الرابعة : من الأصواف والأوبار والأشعار أثاثاً .

الخامسة : المتاع إلى حن .

 <sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ألم يروا إلى الطير مسخّرات في جوّ السماء مايمسكهن ّ
 إلا الله إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون ) الآية : ٧٩ .

<sup>(</sup>۲) قوله: تعالى: ( والله جعل لكل من بيوتكم سكناً وجعل لكم من جلود الأنعام بيوتاً تستخفُونها يوم خلعننكم ويوم إقامتكم ومن أصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حن ) الآية: ٨٠.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( والله جعل لكم مما خلق ظلالاً وجعل لكم من الجبال أكناناً وجعل لكم سرابيل تقيكم الحرَّ وسرابيل تقيكم بأسكم كذلك يتمَّ نعمته عليكم لعلكم تسلمون ) الآية : ٨١ .

الثانية: الأكنان من الجبال.

الثالثة : سرابيل الحر .

الرابعة: سرابيل البأس.

الخامسة : إعسام النعمة .

السادسة: الحكمة في ذلك.

السبعون : (١) والتي بعدها ذكر الوعيد .

الثانية: التعزية.

الثالثة : التعلم أن ذلك ليس عليه .

الرابعة: ذكر ما عليه.

الخامسة : نعمته بالبيان .

السادسة : العجب العجاب وهو جمعهم بن الضدين .

السابعة : أن أكثرهم عدم القوة العملية (٢) .

الحادية والسبعون : (٣) وآيتان بعدها ذكر بعثة الشهداء .

الثانية: أنه من كل أمة شهيداً.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( فإن تولُّواْ فإنما عليك البلاغ المبين . يعرفون نعمة الله ثم ينكرونها وأكثرهم الكافرون) الآيتان : ٨٣ – ٨٣ .

<sup>(</sup>٢) في س « العلمية » .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ويوم نبعث من كل أُمَّة شهيداً ثم لا يؤذن للذين كفروا ولا هم يُستعتبون . وإذا رأى الذين ظلموا العذاب فلا يخفف عنهم ولا هم يُنظرون ) الآيتان : ٨٤ – ٨٥ .

الثالثة : تخلف أسباب النجاة في الدنيا وهو الإذن والاستعتاب .

الرابعة : تخلف التخفيف والإنظار .

الرابعة والسبعون : (١) قول المشركين لشركائهم .

الثانية : معرفة أنهم يدعون من دونه .

الثالثة : تكذيب المعبودين لهـــم .

الرابعة : إلقاء السَّلم إلى الله حينئذ .

الخامسة : زوال الافتراء .

الخامسة والسبعون : (٢) من جمع الكفر والصدَّ جُنُمع له ما ذكر . الثانية : (٣) ذكر الحكمة .

السادسة والسبعون : (١) ذكر بعث الشهيد في كل أمة من أنفسهم .

الثانية : بعثته صلى الله عليه وسلم على أمته .

الثالثة: تنزيل الكتاب عليه.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( وإذا رأى الذين أشركوا شركاءهم قالوا : ربنا هؤلاء شركاؤنا الذين كنا نُدعوا من دونك فألقوا إليهم القول : إنكم لكاذبون . وألقوا إلى الله يومئذ السّلّم وضل عنهم ما كانوا يفترون) الآيتان : ٨٨ – ٨٧ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( الذين كفروا وصَّدُوا عن سسبيل الله زدناهم عذاباً فوق العذاب بما كانوا يفسدون ) الآية : ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) في س و الحكمة ، فقط .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( ويوم نبعث في كل أمة شهيداً عليهم من أنفسهم وجثنا بك شهيداً على هؤلاء ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء وهدى ورحمة وبشرى للمسلمين ) الآية : ٨٩ .

الرابعة: بيانه لكل شيء.

الخامسة : كونه هدى .

السادسة : كونه رحمة .

السابعة : كونه بشرى لقوم مخصوصىن .

الثامنة: الثناء على الإسلام.

السابعة والسبعون :(١) الأمر بالعدل .

الثانية: الأمر بالإحسان.

الثالثة : الأمر بإيتاء ذي القربي .

الرابعة: النهي عن الفحشاء.

الخامسة : النهى عن المنكر .

السادسة: النهى عن البغي.

السابعة : ذكر أن الأمر والنهى موعظة .

الثامنة: ذكر الحكمة في ذلك.

التاسعة : أن التذكير مستلزم العمل.

الثامنة والسبعون : (٢) الأمر بالوفاء بالعهــــد .

وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي يعظكم لعلكم تذكّرون) الآية : ٩٠

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وأَوْفُوا بعهد الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الآيمُـان بعد توكيدها وقد جعلتم الله عليهم كفيلا إن الله يعلم ما تفعلون ) الآية : ٩١

الثانية : نسبته إلى الله .

الثالثة : النهى عن نقض الأعسان بعسد توكيدها .

الرابعة : التنبيسه على قبح ذلك بجعلهم الله كفيلا عليهم .

الخامسة : الوعظ بعلمه بأعمالهم .

التاسعة والسبعون : (١) وأربع بعدها : نهيهم عن مشابهة الخرقاء .

الثانية : تبين ذلك باتخاذ الأعان دَخَلاً بينهم .

الثالثة : أنه لأجل كون أمة أربى من أمة .

الرابعة : ذكر أن ذلك اختبار منه سبحانه .

الخامسة : وعظهم بالبيان للاختلاف ذلك اليوم .

السادسة : أنه لو شاء لجعلهم أمة واحدة .

السابعة : بيان المشيئة .

الثامنة: الردعلي القدرية.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( ولا تكونوا كالتي نقضت غزلها من بعد قوة أنكاثاً تتخذون أعانكم دخلا بينكم أن تكون أمة هي أربى من أمة إنما يبلوكم الله به وليبينن لكم يوم القيامة ما كنتم فيه تختلفون . ولو شاء الله لحعلكم أمة واحدة ولكن يضل من يشاء وبهدي من يشاء ولتُسألن عما كنتم تعملون . ولا تتخذوا أيْمانكم دخلا بينكم فتزل قدم بعد ثبوتها وتذوقوا السوء بما صدتم عن سبيل الله ولكم عذاب عظم . ولا تشتروا بعهد الله عنا عند الله هو خير لكم إن كنتم تعلمون ما عندكم يَنفُدَ وما عند الله باق ولنَجزين الذين صبروا أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون) ٩٢-٩٦ .

التاسعة : الردعلي الجبرية.

العاشرة : توعده بسؤالهم .

الحادية عشرة : نهيه عن اتخاذها دخلا .

الثانية عشرة: ذكر العقوبة.

الثالثة عشرة: أنها نوعان.

الرابعة عشرة: أن ذلك بما صلوا عن سبيله.

الخامسة عشرة : ذكر العذاب المهن .

السادسة عشرة: نهيهم عن الاشتراء بالعهد ثمناً قليلا.

السابعة عشرة : ذكر أن ما عنده على الوفا خبر .

الثامنة عشرة: ذكر أن من آثر هذا فلجهله.

التاسعة عشرة : ذكره بعض الخبرية وهو نفاد هذا وبقاء هذا .

العشرون: وعد الصابرين.

الحادية والعشرون : أن ذلك بأحسن أعمالهم .

الرابعة والثمانون : (١) إلزام العمل الإعان وبالعكس .

الثانية : ذكر الجزاء بالحياة الطيبة ، وما بعدها أكبر هو جزاؤهم بأحسن أعمالهم .

الثالثة : أنه عام لمن فعل ذكراً كان أو أنثى .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيّبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون ) الآية : ٩٧ .

الرابعة : التنبيه على طيب الحياة .

الخامسة والثمانون : (١) والتي بعدها الأمر بالاسستعاذة من الشيطان عند القراءة .

الثانية : أن القراءة غير المقروء .

الثالثة: التنبيه على التوحيد.

الرابعة : الإخبار أنه لا سلطان له على هؤلاء .

الخامسة : عطف التوكل على الإعان مع أنه منه .

السادسة : أن نفى سلطانه عنهم لا ينافي فعلهم الأسباب مثل الاستعاذة .

السابعة : إثبات سلطانه على هؤلاء .

الثامنة: عطف توليهم على شركهم.

الثامنة والثمانون : (٢) ذكر النسخ .

الثانية : ذكر الفتنة به .

الثالثة : جوابهم .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( فإذا قرأت القرآن فاستعذ بالله من الشيطان الرجيم . إنه ليس له سلطان على الذين آمنوا وعلى ربهم يتوكلون . إنمسا سلطانه على الذين يتولّونه والذين هم به مشركون) الآيات ٩٨ – ١٠٠ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( وإذا بدلنا آية مكان آية والله أعلم بما ينزّل قالوا : إنما أنت مفتّر بل أكثرهم لا يعلمون . قل : نزّله روح القدس من ربك بالحق ليثبّت الذين آمنوا وهدى وبشرى للمسلمين ) الآيتان : ١٠٢ - ١٠٠

الرابعة : سببه عدم العلم .

الخامسة : أن روح القدس جبر اثيل .

السادسة : أنه من ربك .

السابعة : أنه لا ينافي كون الله نزله .

الثامنة : أنه الحق .

التاسعة : ذكر الحكمة وهي تثبيت هؤلاء .

العاشرة : ذكر الحكمة الأخرى أنه هدى لهؤلاء .

الحادية عشرة : ذكر الحكمة الأخرى أنه بشرى لهم .

الثانية عشرة: مدح الإسلام.

التاسعة والثمانون : (١) ذكر إفكهم .

الثانية: ذكر علمه به.

الثالثة : بيان فساد إفكهم بأوضح حجة .

الرابعة : الرد على الأشعرية .

الخامسة : الرد على من زعم أنه لا يمكن معرفته .

التسعون : (٢) ذكر عقوبة من (٣) لم يؤمن بآيات الله .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى ( ولقد نعلم أنهم يقولون : إنما يعلّمه بشرٌ لسان الذي يلحدون إليه أعجميٌّ وهذا لسان عربيّ مبن ) الآية : ١٠٣ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( إن الذين لا يؤمنون بآيات الله لا يهديهم الله ولهم عذاب ألم) الآية : ١٠٤ .

<sup>(</sup>٣) في س و من يؤمن و هو خطأ من الناسخ .

الثانية : أن ذلك منعهم الخير الذي هو الهداية وإيصال الشر وهـــو العـــذاب .

الثالثة : أن الهداية نعمة منه .

الحادية والتسعون : (١) تعظيم أمر الكذب بكونه ينافي الإعان .

الثانية : أن الإيمان بآيات الله يستلزم العمل ومنه ترك الكذب .

الثالثة : حصر الكذب فيمن لم يؤمن بآيات الله .

الثانية والتسعون : (٢) وأربع بعدها ذكر تعظيم الكفر بعد الإيمان .

الثانية : استثناء المكثرة المطمئن .

الثالثة : أن الرخصة لمن جمع بينهما خلاف المكره فقط .

الرابعة : أن الردَّة المذكورة كلام أو فعل من غير اعتقاد .

الخامسة : أنها تكون مع شدة المعرفة بالدين .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: ( إنما يفترى الكذب الذين لايؤمنون بآيات الله وأولئك هم الكاذبون ) الآية : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( من كفر بالله من بعد إيمانه إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم . ذلك بأنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة وأن الله لا يهدي القوم الكافرين . أولئك الذين طبع الله على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم وأولئك هم الغافلون . لا جَرَمَ أنهم في الآخرة هم الخاسرون . ثم إن ربك للذين هاجروا من بعد ما فتُتنبُوا ثم جاهدوا وصبروا إن ربك من بعدها لغفور رحيم) الآيات : ١٠١ - ١٠٠٠

السادسة : أنها تكون مع شدة المعرفة بالباطل .

السابعة : أنها تكون مع محبة الدين .

الثامنة : أنها تكون مع بغض الباطل .

التاسعة : أنها تكون مع شدة الخوف .

العاشرة : تكون أيضاً مع شدة حاجته لما بُــُـذُل له أو لما يرجُّوه .

الحادية عشرة : كون من فعل ذلك كَفَر ولو هو أفضل الأولياء .

الثانية عشرة : يكفر بذلك ولوكان في بلد المشركين تحت أيدمهم .

الثالثة عشرة : من فعل ذلك فقد شرح بالكفر صدراً ولوكره ذلك ، لأنه لم يستثن إلا من ذكر .

الرابعة عشرة : فيه أنه يُتصوَّر أنه مؤمن ولم يطمأن .

الخامسة عشرة : ذكر العقوبة وهي نوعان .

السادسة عشرة : ذكر سبب تلك العقوبة وهي استحباب الدنيا على الآخرة ، لا مجرد الاعتقاد أو الشك .

السابعة عشرة : ذكر السبب الآخر وهو من الصفات .

الثامنة عشرة : ذكر أن(١) سبب فعلهم للطبع المذكور .

التاسعة عشرة: ذكر حصر الغفلة فيهم.

العشرون : حصر الخسران في الآخرة فيهم .

الحادية والعشرون : ذكر قبول توبة هؤلاء .

الثانية والعشرون : ذكر صفة توبتهم وهي الهجــرة والجهاد والصبر .

<sup>(</sup>١) في س ( السبب » و ( الطبع ) .

الثالثة والعشرون: ذكر أن المغفرة لما صدر منهم من الأعمال المذكورة .

السابعة والتسعون : (١) تعظيم ذلك اليوم .

الثانية : ذكر الأمر الهائل في كل نفس.

الثالثة : كشف الشبهة بقوله (عن نفسها) .

الرابعة: توفية كل نفس عملها.

الخامسة : نفي الظلم ولو عن الأشرار .

الثامنة والتسعون : (٢) والتي بعدها ذكر ما أعطى القرية .

الثانية : الفرق بن الأمان والطمأنينة .

الثالثة: إتيان الرزق لها رَعْمَداً.

الرابعة: من كل مكان .

الخامسة : أن النعمة بمسا خَرَق العادة أظهر .

السادسة : أن ترك الشكر له عقوبة عاجلة .

السابعة : أن العقوبة تأتي من حيث لا يحتسب .

الثامنة : ذكر الجمع بن هاتين(٣) العقوبتين .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (يوم تأتي كل ُ نفس تجادل عن نفسها وتوفى كل نفس ما عملت وهم لا يظلمون ) الآية : ١١١ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقه الله لباس الجوع رزقه الله لباس الجوع والحوف بماكانوا يصنعون . ولقد جاءهم رسول منهم فكذ بُوه فأخذهم العذابُ وهم ظالمون ) الآيتان : ١١٢ – ١١٣ .

<sup>(</sup>٣) في س « هؤلاء » .

التاسعة: أن ذلك لباس.

العاشرة : كونه بصنيعهم .

الحادية عشرة : كون النعمة أتتهم ولم يطلبوها .

الثانية عشرة : كونه منهم .

الثالثة عشرة: تكذيبه مع هذا.

الرابعة عشرة : كون العذاب أخذهم بهذا السبب .

الخامسة عشرة : كونهم في تلك الحالة الظالمن .

الماثة : (١) ذكر قاعدة الشريعة وهي أن الأصل الحل .

الثانية: أمره بالشكر.

الثالثة : تنبيهه على ترك الغلو .

الرابعة : أن كل حلال فهو طيب .

الخامسة : الشكر للنعمة من الفرائض ، لكونه من شروط العبادة الخاصة .

الحادية بعد المائة : (٢) ذكر تحريم الأربع .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( فكلوا مما رزقكم الله حلالاً طيّباً واشكروا نعمــة الله إن كنتم إياه تعبدون) الآية : ١١٤ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعسالى : ( إنما حرّم عليكم الميتة والدم ولحم الحنزير وما أهل ً لغسير الله به فمن اضطراً غير باغ ولا عاد ٍ فإن الله غفسور" رحم) الآية : ١١٥

الثانية : ذكر إنما التي تفيد الحصر .

الثالثة: الرخصة للمضطر.

الرابعة : شروط ذلك .

الخامسة : خم الحكم بالصفتن .

الثانية بعد المائة : (١) نهيه عن التحليل والتحريم بلا علم .

الثانية : أن ذلك وصف الألسنة بالكذب .

الثالثة : لام كي في قوله : (لتفتروا).

الرابعة : وعيد الفاعل.

الخامسة : إزالة الشبهة بقوله ( متاع قليل ) .

الثالثة بعد المائة : (٢) ذكر تحريمه على اليهود ما ذكر .

الثانية: أنه بسبب ظلمهم.

الثالثة : تسمية ما حُرّم عليهم طيبات .

الرابعة : تنزيه نفسه عن الظلم .

الخامسة : إثبات الظلم على من ظلم .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ولا تقولوا لما تصف ألسُّنتُكُم الكذب هذا حلال وهذا حرام لتفتروا على الله الكذب إن الذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون . متاع قليل ولهم عذاب اليم ) الآيتان : ١١٦ – ١١٧ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( وعلى الذين هادوا حرّمنا ما قصصنا عليك من قَبَّلُ وما ظلمْنْنَاهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون ) الآية : ١١٨ .

الرابعة بعد المائة :(١) ذكر توبته على العاصين .

الثانية : قوله ( بجهالة ) .

الثالثة : ذكره الإصلاح مع التوبة .

الرابعة : ذكر الربوبية له في أول الكلمة وآخره .

الخامسة : ختم الحكم بالصفتين .

الخامسة بعد المائة : (٢) ذكر تعظيمه إبراهيم بما لا يُعلم له نظير .

الثانية: كونه أمّة.

الثالثة : قنــوته لله .

الرابعة : كونه حنيفاً .

الخامسة : تنزيهه عن هذه الطائفة .

السادسة: كونه شاكراً.

السابعة : كونه اجتبأه .

الثامنة : هداه إلى صراط مستقيم .

التاسعة : أعطاه في الدنيا حسنة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ثم إنّ ربك للذين عملوا السوء بجهالة ثم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا إن ربتك من بعدها لغفور رحيم ) الآية : ١١٩ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (إن إبراهيم كان أمة ً قانتاً لله حنيفاً ولم يك من المشركين . شاكراً لأنعُم اجتباه وهداه إلى صراط مستقيم. وآتيناه في الدنيا حسنة وإنه في الآخرة لمن الصالحين . ثم أوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وماكان من المشركين ) الآيات ١٢٠–١٢٣ .

العاشرة : كونه في الآخرة مع هذه الطائفة .

الحادية عشرة : كون سيد المرسلين مأموراً باتباع ملته .

التاسعة بعد المائة : (١) ذكر فرض السبت عليهم .

الثانية: ذكر الحصر بإنما.

الثالثة : ذكر اختلافهم فيه .

الرابعة: ذكر الوعيد.

الخامسة : ذكر فصل جميع الاختلاف ذلك اليوم .

العاشرة بعد المائة : (٢) كونه مأموراً بالدعوة إلى سبيل ربه لا غير .

الثانية: كونه بالحكمة.

الثالثة : كونه بالموعظة الحسنة .

الرابعة : المجادلة بالتي هي أحسن .

الخامسة : تعزية المؤمن بعلمه سبحانه بالمهتدى والضال .

الحادية عشرة بعد الماثة : (٣) ذكر العدل حتى في حق الكفار .

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى (إنما جُعلِ السّبتُ على الذين اختلفوا فيه وإن ربّك ليحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ) الآية ١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ( ادع إلى سبيل ربك بالحكمة والموعظة الحسنة وجادلهم بالتي هي أحسن إن ربتك هو أعلم بمن ضلَّ عن سبيله وهو أعلم بالمهتدين ) الآية ١٢٥ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به ولأن صبرتم لهو خير للصابرين ) ١٢٦ .

الثانية : ذكر أن الصبر أفضل ولو على الكفار .

الثانية عشرة بعد المائة :(١) والتي بعدها الأمر بالصبر .

الثانية: لا يكون إلا بالله.

الثالثة : نهيه عن الحزن عليهم .

الرابعة : نهيه عن الضيق من مكرهم .

الخامسة : تنبيهه على(٢) أن الله مع الذين جمعوا بين الوصفين .

آخره والحمد لله رب العسالمين وصلى الله على سيدنا ونبينا محمد وآله وصحبه أجمعين .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( واصبرْ وما صبرك إلا بالله ولا تحزنْ ولا تك في ضيْق مما يمكرون . إنَّ الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ) الآيتان : ١٢٧ – ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) في س و تنبيهه أن و .

### وتكلم رحمه الله على آخر هذه السورة أيضاً فقال :

(إن إبراهيم كان أمة ) لئلا يستوحش سالك الطريق من قلة السالكين (قانتاً لله ) لا للملوك ولا للتجار المترفين (حنيفاً) لا يميل يميناً ولاشمالا كفعل العلماء المفتونين (ولم يك من المشركين) خلافاً لمن كثر سوادهم وزعم أنه من المسلمين (شاكراً لأنعمه) ليس كمن نسى النعم ونسبها إلى نفسه فصار من المتكبرين (اجتباه) ليعلم أنه المتفرد بالفضل والتمكين (وهداه إلى صراط مستقيم) لتعرف الاستقامة من الاعوجاج عن الحق المبين (وآتيناه في الآخرة في اتباع الدين (وأنه في الآخرة في الدنيا حسنة) نعلم أن الدنيا مع الآخرة في اتباع الدين (وأنه في الآخرة لمن الصالحين) ترغيباً في زمرة الصالحين .

ثم خم هذا الثناء العظيم بالأمر الكبير والعصمة والقاعدة الكلية فقال: (ثُمَّأُوحينا إليك أن اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين) تبييناً للناجين من الهالكين ، وفرقاناً بين المحقين والمبطلين ؛ وبياناً للموحدين من المشركين .



# سُورُةُ النَّاعَامَالُ

#### قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى :

ومن أول سورة(١) الكهف ذكر ابن عباس أن سبب نزولها أن قريشاً بعثت النضر بن الحارث وعقبة بن أبي معيط إلى أحبار المدينة فقالوا :سلوهم عن محمد وصفوا لهم صفته فإنهم أهل الكتاب الأول، ففعلوا فقالوا :سلوه عن للاث فإن أخبركم بهن فهسو نبي مرسل وإلا فهو متقول : سلوه عن فتية ذهبوا في الدهر الأول ما أمرهم فإن لهم حديثاً عجيباً ، وسلوه عن طوّاف بلغ مشارق الأرض ومغاربها ، وسلوه عن الروح ، فأقبلا فقالا جئناكم بفصل ما بينكم وبن محمد فسألوه عن الثلاث فقال : أخبركم ولم يستثن ،

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( الحمد لله الذي أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجاً . قيماً لينذر بأساً شديداً من لدُنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن هم أجراً حسناً . ماكثين فيه أبداً . وينذر الذين قالوا : اتخذ الله ولداً . ما لهم به من علم ولا لآبائهم كبرت كلمة تخرج من أفواههم إن يقولون إلا كذباً . فلعلك باخع نفسك على آثار هم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفاً . إن جعلنا ما على الأرض زينة لها لنب لو هم أيهم أحسن عملاً . وإنا جاعلون ماعليها صعيداً جرزاً . أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً ) الآيات : ١ - ٩ .

فمكث خمس عشرة ليلة لا يأتيه جبرائيل فشق ذلك عليه، حتى جاءه بالسورة فيها المعاتبة على حزنه عليهم وخبر مسائلهم (١).

ففي الآية الأولى مسائل :

الأولى : حمده نفسه على إنزال الكتاب الذي هو أكره شيء أتاهم في أنفسهم ؛ مع كونه أجل ما أعطاهم من النعم .

الثانية : أن الإنزال على عبده ؛ ففيه بطلان مذهب النصارى والمشركين، وفيه نعمته عليهم حيث أنزل على رجل منهم .

الثالثة : أنه أنزله معتدلاً لا عوج فيه ، ففيه معنى قوله : ( ولو اتبع الحقُ أهواً عهم لفسدت السموات والأرض )(٢) .

الرابعة : أن الأعداء والمشبّهين لا يجدون فيه مغمزاً بل ليس فيسه إلا ما يكسرهم .

وقوله : (لينذر بأساً شديداً من لدنه) ذكر الفائدة في إنزاله فذكر ثلاثاً :

الأولى : لينذر عذاب الله فيصبر سبباً للسلامة منه .

الثانية : بشارة من انقاد له بالحظ المذكور .

الثالثة : الإندار على الكلمة(٣) العظمى التي تفوّه بها من تفوه تقرباً إلى الله بتعظم الصالحن .

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام ج ۱ ص ٣٢٠ـ٣٢٠ وتفسير القرطبي وغيره في أول سورة الكهف .

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون : الآية : ٧١ .

<sup>(</sup>٣) في س « العظيمة » .

الرابعة : الدليل على أن كلامهم لم يصدر عن علم لا منهم ولا عمن قبله.

الخامسة : تعظيم الكلمة كما قال تعالى : (تكاد السموات يتفطرن(١) منسه) .

السادسة : أن الكذب يسمى كذباً ، ويسمى صاحبه كاذباً ولو ظن أنه صادق ، ويصبر من أكبر الكذابن المفترين .

وقوله: (فلعلك با ِخع نفسك على آثارهم) أي قاتلها أسفاً على هلكتهم، ففيه ما عليه رسولالله صلى الله عليه وسلم من الشفقة عليهم، وتسلية الله سبحانه له.

وقوله : ( إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها ) فيه مسائل :

الأولى : التسلية للمؤمن عمن أدبر .

الثانية : أن حكمة التزين ليبين الأحسن عملا من غيره .

الثالثة : أن جميعها يصير (صعيداً جرزاً) أي لا نبت فيه .

وقوله: (أم حسبت أن أصحاب الكهف والرقيم كانوا من آياتنا عجباً) يعني أن قصتهم مع كونها عجيبة فيها مسائل جليلة أعظمها الدلالة على التوحيد وبطلان الشرك، والدلالة على نبوته صلىالله عليه وسلم ومتن قبله، والدلالة على اليوم الآخر، ففي الآيات المشاهدة من خلق السموات والأرض وغير ذلك مما هو أعجب وأدل على المراد من قصتهم مع إعراضهم عن ذلك، فأما دلالتها على التوحيد وبطلان الشرك فظاهر، وأما دلالتها على النبوات فكذلك كما جعلها أحبار بهود آية لنتبوته، وأما دلالتها على اليوم

<sup>(</sup>١) سورة مرم : الآية ٩٠ .

الآخر فمن طول لبئهم لم يتغيروا كما قال تعالى : ( وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أنّ وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها ) .

وقوله: (إذا أوى الفتية إلى الكهف )(١) الآية فيه مسائل:

الأولى : كونهم فعلوا ذلك عند الفتنة ، وهذا هو الصواب عند وقوع الفتن الفرار منها .

الثانية : قولهم : ( ربنا آتنا من للغلك رحمة ) لا نحصَّلها بأعمالنـــا ولا بحيلتنا .

الثالثة: قولهم: ( وهيء لنسا من أمرنا رشداً) طلبوا من الله أن يجعل فم من ذلك العمل رشداً مع كونه عملا صالحاً ، فما أكثر ما يقصر الإنسان فيه أو يرجع على عقبيه ، أو يثمر له العجب والكبر ؛ وفي الحديث (وما قضيت لنسا من قضاء فاجعل عاقبته رشداً)(٢).

وقوله تعسالى : (نحن نقص عليك نبأهم بالحق إنهم فتية آمنوا بربهم وزدناهم هدى ) إلى قوله : ( من أمركم مرفقاً )(٣) فيه مسائل :

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إذا أوى الفتية ُ إلى الكهف فقالوا : ربَّنا آتنا من لدنك رحمة وهيء لنـــا من أمرنا رشدا ) سورة الكهف الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده عن عائشة رضي الله عنها ج٦ ص ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) قوله تعسالى : (نحن نقص عليك نباهم بالحق إنهم فتية آمنوا بربتهم وزدناهم هدى . وربطنا على قلوبهم إذ قاموا فقالوا : ربنا رب السموات والأرض لن ندعو من دونه إلها لقد قلنا إذن شططاً .هؤلاء قومننا اتخذوا من دونه آلهة لولا يأتون عليهم بسلطان بيّن فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً . وإذ اعتزلتموهم وما يعبدون إلا الله فأووا إلى الكهف ينشر لكم ربكم من رحمته وبهيء لكم من أمركم مرفقاً) الآيات : ١٣ - ١٦.

الأولى : من آيات النبوة وإليه الإشارة بقوله : ( بالحق ) .

الثانية : (أنهم فتية) وهم الشبان وهم أقبل للحق من الشيوخ عكس ما يظن الأكثر .

الثالثة : قوله : ( آمنوا بربهم ) فلم يسبقوا إلا بالإيمان بالله .

الرابعة : ما في الإضافة إلى ربهم من تقرير التوحيد .

الخامسة : في قوله : (وزدناهم هدى) إن من ثواب الحسنة الحسنة بعـــدها ، ومن عمل بمـــا يعلم أورثه الله تعالى علم ما لم يعلم .

السادسة : أن المؤمن أحوج شيء إلى أن يربط الله على قلبه ، ولولا ذلك الربط افتتنوا .

السابعة : قولهم : (ربّنا ربُّ السموات والأرض) هذه الربوبية هي الألوهية .

الثامنة : المسألة الكبرى أن من ذبح لغير الله أو دعا غيره فقد كذّب بقول : لا إله إلا الله ، وقد دعا إلهين النين واتخذربين .

التاسعة : المسألة العظيمة المشكلة على أكثر الناس أنه إذا وافقهم بلسانه مع كونه مؤمناً حقاً كارهاً لموافقتهم فقد كذّبَ في قوله لا إله إلا الله ، واتخذ إلهن اثنين ، وما أكثر الجهل بهذه والتي قبلها !

العاشرة : أن ذلك لو يصدر منهم أعني موافقة الحاكم فيما أراد من ظاهرهم مع كراهتهم لذلك فهو قوله : (شططاً) والشطط الكفر .

الحادية عشرة : قوله : (لولا يأتون عليهم بسلطان بيتن) فهذه المسألة مفتاح العلم وما أكبر فائدتها لمن فهمها .

الثانية عشرة قوله: (فمن أظلم ممن افترى على الله كذباً) ففيه أنمثل هذا من افتراء الكذب على الله ، وأنه أعظم أنواع الظلم ولو كان صاحبه لا يدي بل قصد رضا الله .

الثالثة عشرة : قوله : (وإذ اعتزلتموهم وما يعبلون إلا الله ) فيسه اعتزال أهل الشرك واعتزال معبوديهم ، وأن ذلك لا يحرك إلى توك ما معهم من الحق كما قال تعالى : (ولا يتجرمنَ كُمُ شنآن قوم على أن لا تعدلوا)(١) .

الخامسة عشرة : حسن ظنهم بالله ومعرفتهم ثمرة الطاعة ، ولو كان مباديها ذهاب الدنيا حيث قسالوا : ( ينشر لكم ربكم من رحمته ويهيء لكم من أمركم مرفقاً ) .

السادسة عشرة : الدليل على الكلام المشهور أن التعب يثمر الراحة ، والراحة تثمر التعب .

السابعة عشرة : عدم الاغترار بصورة العمل الصالح فرب عمل صالح في الظاهر لا يثمر خبراً ؛ أو عمل صالح يهي، لصاحبه منه مرفقاً .

<sup>(</sup>١) سورة المائدة : الآية : ٨.

وقوله تعالى : (وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم )(١) فيه مسائل : الأولى : كما أماتهم لحكمة بعثهم لحكمة .

الثانية : أن الصواب في المسائل المشكلة عدم الجزم بشيء ،بل قول ( الله أعلم ) فالجهل بها هو العلم .

الثالثة : التورع في المأكل .

الرابعة : كتمان السر .

الخامسة : المسألة العظيمة وهي قوله(٢): (إنهم إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملتهم ولن تفلحوا إذا أبداً) عرفوا أنه لا بد من أحد الأمرين : إما الرجم ، وإما الإعادة في الملكة ، فإن وافقوا على الثانية لم يفلحوا أبداً ؛ ولو كان في قلوبهم محبة الدين وبغض الكفر .

وقوله تعالى: (وكذلك أعثرنا عليهم)(٢) فيه مسائل: الأولى: أن الإعثار عليهم لحكمة.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى: ( وكذلك بعثناهم ليتساءلوا بينهم قال قائل منهم: كم لبثم ؟قالوا: لبثنا يوماً أو بعض يوم قالوا: ربكم أعلم بما لبثم فابعثوا أحدكم بورقيكُم هذه إلى المدينة فلينظر أيها أزكى طعاماً فليأتكم برزق منه وليتلطق ولا يشعرن بكم أحداً. إنهم إن يظهروا عليكم يرجموكم أو يعيدوكم في ملتهم ولن تفلحوا إذاً أبداً) الآيتان: ١٩ – ٢٠.

<sup>(</sup>٢) في س ﴿ قولهُم ﴾ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (وكذلك أعثرنا عليهم ليعلموا أنَّ وعدَّ الله حق وأن الساعة لا ريب فيها إذ يتنازعون بينهم أمرَّهم فقالوا : ابنوا عليهم بنياناً ربُّهم أعلم بهم ، قال الذين غلبُوا على أمرهم لنتخذنَّ عليهم مسجداً) الآية : ٢١ .

الثانية : معرفة المؤمن إذا أعثر عليهم (أن وعد الله حق وأن الساعة لا ريب فيها) كما ردّ سبحانه موسى إلى أمه لتعلم أن وعد(١) الله حق ، فتأمل هذا العلم ما هو .

الثالثة : أن الساعة لا ريب فيها لما وقع بينهم النزاع ؛ وذلك أن بعض الناس زعم أن البعث للأرواح خاصة ، فأعثر عليهم ليكون دليلا على بعث الأجساد .

الرابعة: أن الذين غلبوا على أمرهم قالوا لنتخذ عليهم مسجداً ، فإذا تأملت ما قالوا ، وأن الذي حملهم عليه عبيّة الصالحين ثم ذكرت قوله صلى الله عليه وسلم: « أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور ، أولئك شرار الحلق عند الله يوم القيامة »(٢) عرفت الأمر .

وقوله : « سيقولون ثلاثة رابعهم كلبهم )(٢) الآية فيه مسائل :

<sup>(</sup>١) كما ورد في قوله تعالى : (فرددناه إلى أمّه كي تقرَّ عينُها ولاتخزن ولتعلم َ أنَّ وعد الله حق ولكن أكثرهم لا يعملون ) سورة القصص الآية : ١٣ .

 <sup>(</sup>۲) رواه البخاري (كتاب الصلاة وكتاب مناقب الأنصار) ومسلم
 (كتاب المساجد) والنسائي (مساجد) ، كما رواه أحمد في مسنده ج ٦ص٥٥

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (سيقولون : ثـَلاَئَةٌ رابعهم كلبهم ويقولون خمسة سادسهم كلبهم رجماً بالغيب ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم قل : ربي أعلم بعدتهم ما يعلمهم إلا قليل فلا تُمار فيهم إلا مراء ظاهراً ولا تستفت فيهم منهم أحداً) الآية : ٢٢ .

الأولى : الإخبار بالغيب .

الثانية: بيان الجهل والباطل بالتناقض.

الثالثة : الإنكار على المتكلم بلا علم .

الرابعة : إسناد الأمر في مثل هذه المسائل إلى علم الله سبحانه .

الخامسة : الرد على أهل الباطل بالإسناد إليه .

السادسة : أن من العلماء من يعرف عيد تهم ، لكنهم قليل .

السابعة : النهي عن المراء في شأنهم .

الثامنة: الاستثناء.

التاسعة : النهي عن استفتاء أحد من هؤلاء فيهم .

وقوله : ( ولا تقولن لشيء إني فاعل ذلك غداً . إلا أن يشاء الله)(١)

فيه مسائل:

الأولى : النهي عن مثل هذا الكلام .

الثانية : الرخصة مع الاستثناء .

الثالثة : الأمر بذكر الله عند النسيان .

الرابعة : أن الاستثناء ينفع في مثل هذا .

الخامسة : هذا الدعاء عند النسيان إن صبح التفسير بلكك .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ولا تقولن الشيء إني فاعل ذلك غداً . إلا أن يشاء الله واذكر ربتك إذا نسبت وقل: عسى أن يتهدين ربتي لأقرب من هذا رشداً ) الآيتان : ٢٣ – ٢٤ .

وقوله ( ولبثوا في كهفهم ثلاثماثة سنين )(١) إلى آخر الكلام فيه مسائل :

الأولى: النص على مدة لبثهم.

الثانية : الرد على المخالف بقوله : ( الله أعلم بما لبثوا ) .

الثالثة : الرد عليه بقوله : ( له غيب السموات والأرض ) .

الرابعة : الرد عليه بقوله : ( أبصر به وأسمع ) .

الخامسة : قوله : ( ما لهم من دونه من ولي ً ) .

السادسة : كونه : (لا يشرك في حُكْمه أحداً).

السابعة : النهى عن إشراك مخلوق في حكم الله على قراءة الجزم .

الثامنة : الحث على تلاوة الوحي وإن عارضه شبهة أو شهوة .

التاسعة : تقريره ذلك بقوله : (لا مبدَّل لكلماته).

العاشرة : تقرير ذلك بقوله : ﴿ وَلَنْ تَجَـَّدُ مَنْ دُونُهُ مُلْتَحِّدًا ﴾ .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ولبثوا في كهفهم ثلاث مائة سنين وازدادُوا تسعاً . قل : الله أعلم بما لبثوا له غيب السموات والأرض أبضر به وأسمع مالهم من دونه من ولي ولا يشرك في حكمه أحداً . واتل ما أوحيى إليك من كتاب ربنك لا مبد ل لكلماته ولن تجد من دونه ملتحداً . واصبر نفسك مع الذين يدعون ربتهم بالغداة والعشي يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا واتبع هواه وكان أمره فرطاً . وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين ناراً أحاط بهم سرادقها وإن يستغيثوا يغاثوا بماء كالمهل يشوي الوجوه بئس الشراب وساءت مرتفقاً ) الآيات : ٢٥ - ٢٩ .

الحادية عشرة: الكبيرة وهي أمره نبية أن يتصبر نفسه مع من ذكر. الثانية عشرة: أنه لا يضر المؤمن كراهة نفسه لذلك إذا جاهدها. الثالثة عشرة: أن بلوغهم هذه المرتبة بسبب فعلهم ما ذكر.

الرابعة عشرة: أن صلاة البَرَّدَ يَـنَ(١) بالإخلاص توصل إلى المراتب العاليــة .

الخامسة عشرة : فيه قوله : «رب أشعث أغبر ذي طمرين(Y) . له لو أقسم على الله (Y) .

السادسة عشرة: النهي عن طلوع العين عنهم إرادة لمجالسة الأجلاء. السابعة عشرة: المسألة الكبرى وهي اختلاف أمر الدنيا والآخرة عند الله.

الثامنة عشرة : أنه لما ذكر المحثوث على مجالستهم ذكر ضدَّهم . التاسعة عشرة : نبيه عن طاعة الضد .

<sup>(</sup>١) إشارة إلى حديث النبي صلي الله عليه وسلم (من صلي البَرْديْن دخل الجنة ) رواه البخارى (مواقيت الصلاة) ومسلم (مساجد) والدرامى (صلاة) وأحمد في مسنده ج ٤ ص ٨٠، والبردان والأبردان الغداة والعشى (راجع لسان العرب).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد ومسلم عن أبي هريرة ، ورواه الحاكم وأبو نعيم بلفظ (رب أشعث أغبر تنبو عنه أعين الناس . . ) ، وروى عن ابن مسعود با لرواية التي وردت في التفسير ، وروى الشيخان وابن ماجه ما في معناه .... راجع :

كشف الخفاء ومزيل الإلباس ج ١ ص ٤٢٥ .

العشرون : سبب ذلك .

الحادية والعشرون : ذكر الخصال : الثلاث إغفال القلب عن ذكر الله ، واتباع الهوى ، وانفراط الأمر .

الثانية والعشرون : إلبات القدر وهو الإغفال .

الثالثة والعشرون : لا يخرجه من الذم أن قلبه يفهم غير ذلك فهما جـــيداً .

الرابعة والعشرون : قوله : ﴿ وَقُلُ الْحَقِّ مِنْ رَبِّكُم ﴾ الآية .

وقال في قوله: ( ولا يظلم ربك(١) أحداً ) تنزيهه عن الفقر والحاجة والحمل والحساسة ، ولكونه(٢) الغنى القوى .

الثانية : كونه سبحانه هو الحكيم لنز اهته عن الجهل والنقص ولكونه (٣) القد وس السلام .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ووُضع الكتابُ فترى المجرمين مشفقين مما فيه ويقولون : يا ويلتنا مال هذا الكتاب لا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها ووجدوا ما عملوا حاضراً ولا يظلم ُ ربك أحداً ) الآية : ٤٩ .

<sup>(</sup>٢) في س وولكنه ي .

<sup>(</sup>٣) في س وولكنه ي .

## قَصِّدُ بَهُ فَيْ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينَ فَالْحُونِينَ الْمُؤْنِينِ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينِ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينِ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينَ فَالْحُونِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلُولِينِ فَالْحُلْمِينِ فِي فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْحُلْمِينِ فَالْمُونِ فَالْحُلْمِينِ فَالْمُلْمِينِ فَالْمِلْمِينِ فَالْمُلْمِينِ فَالْمُلْمِينِ فَالْمُلْمِي فَالْمُلْمِيلِمِ فَالْمُلْمِيلِ فَالْمُلْمِيلِي فَالْمُلْمِيلِ فَالْمُلْمِيلِ

#### وفي قصة موسى والخضر(١) عليهما السلام مسائل :

(١) قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا قَالَ مُوسَى لَفَتَاهُ : لَا أَبْرِحُ حَيَّى أَبْلُغُ مِجْمَع البحرين أو أمضى حقباً . فلمَّا بلغاً مجمع بينهما نسيا حوتهما فاتخذ سبيله في البحر سرَّبًا .فلما جَاوزًا قال لفتاه : آتنا غداءنا لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً . قال : أرأيت إذ أويننا إلى الصخرةفإني نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره واتَّخَذَ سبيله في البحر عجباً . قال: ذلك ماكنا نبغ فارتداً على آثارهما قصصاً . فوجدا عبداً من عبادنا آتيناه رحمة من عندنا وعلمناه من لدنا علما . قال له موسى : هل أتبعك على أن تعلمن مما عُـلُـمْتَ رشدا ؟ قال : إنك لن تستطيع مَعيىَ صبراً . وكيف تصبر على مالم تحط به خبرا ؟ قال ستجدني إن شاء الله صابراً ولا أعصى لك أمراً . قال : فإن اتبعتني فلا تسألني عن شيء حتى أحدث لك منه ذكراً . فانطلقا حتى إذا ركبًا في السفينة خَرَقها قال : أخرقتها لتغرق أهلها لقد جثتَ شيئاً إمْراً. قال : ألم أقل إنك لن تستطيع معيى صبراً ؟ قال : لا تؤاخذني بما نسيت ولا ترهقني من أمري عُسْراً . فانطلقا حتى إذا لقيا غلاماً فقتله قال : أقتلت نفساً زكية بغير نفس لقد جئت شيئاً نكرا قال : ألم أقل لك إنك لن تستطيع معى صبراً ؟ قال : إن سألتك عن شيء بعدها فلا تصاحبني قد بلغت من لُدُنيُّ عُلُدْراً . فانطلقا حتى إذا أَتَيَا أَهَلَ قرية استُطعَما أَهلَها فأبَوْا أَنْ يضيَّفُوُهُمَا فُوجِدًا فيها جداراً يريد أن ينقض َّ فأَقامه قال : لو شئت لاتخذت عليه أجراً . قال : هذا فراق بيني وبينك سأنبثك بتأويلما لم تستطع عليه صبرا . أما السفينة فكانت لمساكن يعملون في البحر فأرد تُ أن أعيبها وكان ورامهم =

فالأولى : ما يتعلق بجلال الله وعظمته ، وفيه مسائل :

الأولى :معرفة سعة العلم لقوله : «ما نقص علمي وعلمك(١)» وهذا من أعظم ما سمعنا من عظمة الله .

الثانية : الأدب مع الله لقوله : ﴿ فعتب الله عليه ﴾ .

الثالثة : الأدب معه أيضاً في قوله : (فأردت أن أعيبها) وقوله : (فأراد رُبك أن يبلغا أشدهما).

الرابعة : معرفة أنواع سعة جود الله تعالى ، ومن ذلك العلم اللَّدُ نيُّ .

الخامسة : الأدب معه تعالى بمعرفة أن له أسراراً في خلقه تخفى على الأنبياء ، فلا ينبغى الغفلة عن هذه المهمة .

السادسة : الأدب معه في تعليق الرعد بمشيئة الله مع العزم .

السابعة: معرفة شيء من عظيم قدرة الله من إحياء الموتى ، وجعله سبيل الحوت في الماء طريقاً وغير ذلك ؛ ومعرفة هذه مع الأولى هما اللتان خُـلــق العالم العلوي والسفلي لآجل معرفتنا بهما .

الثاني : ما يتعلق بأحوال الأنبياء وفيه مسائل :

<sup>=</sup> ملك يأخد كل سفينة غصباً. وأما الغلام فكان أبواه مؤمنين فخشينا أن يُرهقهما طغياناً وكفراً . فأردنا أن يُبلطما ربهما خبراً منه زكاة وأقرب رُحْماً. وأما الجدارُ فكان لغلامين يتيمين في المدينة وكان تحته كنز لهما وكان أبوهما صالحاً فأراد ربك أن يبلغا أشد هما ويستخرجا كنزهما رحمة من ربك وما فعالتُه عن أمري ذلك تأويل ما لم تسيطع عليه صبراً) الآبات : ٢٠ - ٨٢ .

<sup>(</sup>١) سيأتي هذا من كلام الخضر .

الأولى : أن النبي يجوز عليه الخطأ .

الثانية : أنه بجوز عليه النسيان .

الثالثة : فضيلة نبينا صلى الله عليه وسلم بعموم الدعوة لقوله : ١ موسى بني إسرائيل » .

الرابعة : ما جُسبل عليه موسى عليه السلام من الشلة في أمر الله .

الخامسة : أنه لا ينكر إصابة الشيطان للأنبياء بما لا يقدح في النبوة لقوله : ( نسيا حوتهما ) مع قوله : ( وما أنسانية إلا الشيطان ) .

السادسة : ما عليه الإنسسان من البشرية ولو كان نيباً . وذلك من أدلة التوحيد ، وذلك من وجوه منها قوله : ( فاستطعما أهلها ) .

الثالث: مسائل الأصول وفيه مسائل:

أعظمها التوحيد ، ولكن سبق آنفاً فنقول :

الأولى : الدليل على اليوم الآخر ، لأن من أعظم الأدلكة إحياء الموتى في دار الدنيا .

الثانية : إلبات كرامات الأولياء على القول بعدم نبوة الخضر .

الثالثة : أنه قد يكون عند غير النبي من العلم ما ليس عند النبي .

الرابعة : إذا احتمل اللفظ معاني فأظهرها أولاها كما قال الشافعي .

الخامسة : إثبات الصفات كما هو مذهب السلف .

الرابع : (١) ما فيها من التفسير :

<sup>(</sup>١) أي العلم الرابع .

الأولى: أن المذكور هو الخضر لاكما قال الحرُّ بن قيس(١) .

الثانية : أن موسى هو المشهور عليه السلام خلافاً لنوف(٢) .

الثالثة : أن النبي صلى الله عليه وسلم فسر لهم ألفاظ القرآن كما بلغها .

(۱) روى البخاري بسنده عن ابن عباس أنه تمارى هو والحر بن قيس بن حصن الفزاري في صاحب موسى ، قال ابن عباس : هو خضر ، فمر بهما أبي بن كعب فدعاه ابن عباس فقال : إني تماريت أنا وصاحبي هذا في صاحب موسى الذي سأل موسى السبيل إلى لقية ، هل ممعت النبي صلى الله عليه وسلم يذكر شأنه ؟ قال : نعم ، سمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : بينما موسى في ملأ من بني إسرائيل جاءه رجل فقال : هل تعلم أحداً أعلم منك ؟ قال موسى : لا ، فأوحى الله إلى موسى : بلى ، عبدنا خضر . فسأل موسى السبيل إليه ، فجعل الله له الحوت آية ، وقيل عبدنا خضر . فسأل موسى السبيل إليه ، فجعل الله له الحوت آية ، وقيل له : إذا فقدت الحوت فارجع فإنك ستلقاه .... ، صحيح البخاري (كتاب العسلم) .

(٢) روى البخاري بسنده عن سعيد بن جبير قال : قلت لابن عباس : إن نوفاً البكالي يزعم أن موسى ليس بموسى إسرائيل ، إنما هو موسى آخر ، فقال : كذب عدو الله ، حدثنا أبي بن كعب عن النبي صلى الله عليه وسلم : قام موسى النبي خطيباً في بني إسرائيل ، فسئل : أي الناس أعلم ؟ فقال ؛ أنا أعلم ، فعتب الله عليه إذ لم يرد العلم إليه ، فأوحي الله إليه : أن عبداً من عبادي بمجمع البحرين هو أعلم منك .... وصحيح البخاري (كتاب العسلم) .

ونوف هذا هو: نوف بن فضالة البكالي أحد علماء التابعين وإمام دمشق في عهده ، توفي حوالي سنة ٩٥ ه ، وكان راوياً للقصص ، وهو ابن زوجة كعب الأحبار . راجع مثلا : تهذيب التهذيب ج ١٠ ص ٤٩٠ . الرابعة : أن قوله : ( ألم أقل لك) أبلغ من قوله : ( ألم أقل ) .

الخامسة : أن قوله : (يأخذ كل سفينة غصباً) المراد سفينة سالمة من يب .

السادسة : أن غداهما هو الحوت .

السابعة : أن قوله : (عجباً ) أي لموسى(١) وفتاه .

الثامنة : أنه لا يجوز تفسير القرآن بما يؤخذ من الإسرائيليات ، وإن وقع .

التاسعة : أن السلف يشددون في ذلك تشديداً عظيما ، لقوله كذب عدو الله .

العاشرة : أن الوعد على العمل الصـــالح ليس مختصاً بالآخرة ، بل يدخل فيه أمور الدنيا حتى في الذريّة بعد موت العامل .

الخامس : آداب العالم والمتعلم .

ففيه مسائل ؛ الأولى :

تسمية التلميذ الخادم في .

الثانية : أن تلك الخدمة مما يرفع الله بها كما رفع(٢) يوشع .

الثالثة : تعلم العالم ممن دونه .

الرابعة : اتخاذ ذلك نعمة يبادر إليها لا نقمة يبغضها .

الخامسة : التعلم بعد الرياسة .

<sup>(</sup>١) في س د موسى 1 .

<sup>(</sup>٢) هو يوشع بن نون فتى موسى وتابعة ، وقد ورد ذكره في الحديث السابق .

السادسة : الرحلة في طلب العلم .

السابعة : رحلة الفاضل إلى المفضول .

الثامنة : ركوب البحر لطلب العلم .

التاسعة : شروط الشيخ على المتعلم .

العاشرة : التزام المتعلم للشروط .

الحادية عشرة: الاعتلبار بالنسيان.

الثانية عشرة : قبول الاعتذار .

الثالثة عشرة : أدب المتعلم لقوله : ( هل أتبعك ) إلى آخره .

الرابعة عشرة : قبول نصيحة الشيخ لعلمه منك ما لا تعلمه من نفسك ، وإن كنت أفضل منه .

الخامسة عشرة : أن من المسائل ما لا بجوز السؤال عنه .

السادسة عشرة : أن من المسائل ما لا ينبغي للمسئول أن بجيب فيها .

السابعة عشرة : إعفاء المعلم ثما يكره .

الثامنة عشرة : مفارقة المتعلم إذا خالف الشرط .

التاسعة عشرة : احتمال المشاق في طلب العلم لقوله : ( لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً ) .

السادس : ما فيها من مسائل الفقه .

فالأولى : عمل الإنسان في مال الغير بغير إذنه إذا خاف عليه الهلاك .

الثانية : ليس من شروط الجواز عوف الهلاك ، بل قد يجوز للإصلاح لقصة الجداد .

الثالثة : أنه ليس من شروط المسكن في الزكاة أنه لا مال له .

الرابعة : أنه استدل بها على أنه أحسن حالا من الفقير .

الخامسة: أنه لا بأس بالسؤال في بعض الأحوال ، لقوله: ( استطعما أهلها) .

السادسة : أن من لم يُعْطَ يتعز بهذه القصة . وكم ممن هان على الناس وهو جليل عند الله ، وقد قيسل :

وإن رُددت فما في الرد منقصة "عليك قدرد موسى قبل والخضر

السابعة : أن الإجارة تجوز بغير بعض الشروط التي شرط بعض الفقهـــاء .

الثامنة: أنه يجوز أخذ الأجرة على العمل الذي لا يكلف ، خلاف ماتو همه بعضهم .

التاسعة : الترحم على الأنبياء وأنه لا يغض من قدرهم بل هو من السنية .

العاشرة : أن تمني العلم ليس من التمني (١) المذموم .

<sup>(</sup>١) هذه والتي قبلها مأخوذة من الحديث السابق : حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم في ختامه (يرحم الله موسى ، لوددنا لو صبر حتى يقص علينا من أمرهما) .

وقد ورد فيه أيضاً أنهما لما ركبا السفينة جاء عصفور فوقع على حرفها « فنقره نقرة أو نقرتين في البحر ، فقال الحضر : ياموسى ، ما نقص علمي وعلمك من علم الله إلا كنقرة هذا العصفور في البحر » .

الحادية عشرة: أن السلام ليس من خصائص هذه الأمة.

الثانية عشرة : كيف الجواب إذا سئل : أي الناس أعلم ؟

الثالثة عشرة : خطأ من قال بخلو الأرض من مجتهد .

الرابعة عشرة : التعزي باختيار الله وحسن الظن به فيما تكره النفوس .

الخامسة عشرة : الخوف من مكر الله عند النعم .

السادسة عشرة : أن قوله : (لقد لقينا من سفرنا هذا نصباً) لا يعد من الشكوى .

السابعة عشرة : الفرق بين المسألة المأمور بها والمنهي عنها ؛ وإن كان فاعلها معذوراً بل مأجوراً .

الثامنة عشرة : سفر الاثنين من غير ثالث للحاجة .

التاسمة عشرة : أن الخضر معروف في ذلك الزمان لقوله :

لمّا عرفوه حملوه بغير نول(١) .

العشرون : أن احتمال المنَّة في مثل هذا لا بأس به .

الحادية والعشرون : شكره نعمة الخلق .

السابع : المنثور والجامع .

الأولى : القصة بجملتها من أعجب ما سمع ؛ ولا يعرف في نوعها مثلها .

الثانية : عين الحياة وما لله من الأسرار في بعض المخلوقات .

<sup>(</sup>۱) ورد هذا أيضاً في الحديث السابق المشار إليه ، وهو في صحيح البخاري (كتاب العلم).

النول : جعل السَّفينة وثمن ركوبها .

الثالثة : ما ابتلى به مومى عليه السلام نما لا يحتمل مع وعده الصبر وتعليقه بالمشيئة .

الرابعة : نسيان الفتى الحوت في ذلك اليوم وتلك الليلة وبعض اليوم الثاني ، مع أنه لم يكلف إلا ذلك ومع أنه زادُهما يُحمل على الظهر .

الخامسة : الآية العظيمة في الماء(١) لما صار طاقاً حتى قيل إن هذا لم يقع إلا له منذ خلقت الدنيا .

السادسة : أن الشيطان يتسلط تسلطاً لا يعرف لكونه تسلط على يوشع بالنسيان العجيب .

السابعة : الفرق بن العبودية الخاصة والعبودية العامة .

الثامنة : الرد على منكري الأسباب لأنه سبحانه قادر على إنجاء السفينة ، وتثبيت أبوي الغلام ، وإخراج أهل الكنز له بدون ما جرى .

التاسعة : الرد على من قال : إن موسى لا يجوز له السكوت لأنه اعتذر بالنسيان ، ولأنه لا يعد من نفسه ترك واجب .

الماشرة : الحكم بالظاهر لقوله عليه السلام : ( نفساً زكية ) .

الحادية عشرة : تسمية المدينة قرية .

الثانية عشرة : التأويل في كلام الله وكلام العرب غير ما يريد المتأخرون .

<sup>(</sup>۱) ورد في بعض الآثار: روى أن الماء انجاب عن مسلك الحوت ، فصار طاقة مفتوحة فدخلها موسى حتى انتهى إلى الحضر ، راجع : فتح البارى ج ۱ ص ۱۹۶.

الثالثة عشرة : أن المال قد يكون رحمة(١) من الله وإن كان مكنوز؟ . الرابعة عشرة : أن فائدة طلب العلم للرشد .

الخامسة عشرة: نصيحة المعلم للمتعلم إذا أراد السؤال عن مالا يحتمله. السادسة عشرة: أن ذلك الممنوع قد يكون أفضل ممن يعرف ذلك.

السابعة عشرة : أن الكلام قد يقتصر فيه على المتبوع لقوله : ( فانطلقا ) كما قيل في قوله : ( اهبطوا منها جميعاً ) (٢) .

وقوله عزَّ وجل: (قل إنما أنا بشر مثلكم يوحى إليَّ أنما إلهكم إله واحد فمن كان يرجو لقاء ربّه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً )(٢) فيها محمس مسائل:

الأولى : كون الله فرض على نبيه أن يخبرنا عن نفسه الخبر الذي تصديقه في قوله ( ليس لك من الأمر شيء )(؛) .

الثانية : فرض عليه إخبارنا بتوحيد الألوهية ، وإلا فتوحيد الربوبية لم ينكره الكفار الذين كَذَّبُوه وقاتلوه .

الثالثة : تعظیمه بقوله (فمن كان يرجو لقاء ربه) كما تقول لمن خالفك: كلامي مع من يدَّعي أنه من أمة محمد صلى الله عليه وسلم .

الرابعة : أن من شروط الإيمان بالله واليوم الآخر أن لا يشرك بعبادة

<sup>(</sup>١) في س (رحمة الله) .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الآية ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) الآبة ١١٠ في سورة الكهف ، وهي الآبة الأخيرة .

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران : الآية ١٢٨ .

ربه أحداً ، ففيه التصريح بأن الشرك في العبسادة ليس(١) في الربوبية ، وفيه الرد على من قال : أولئك يستشفعون بالأصنام ونحن نستشفع بالصالحين لأنه قال : (ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ) فليس بعد هذا بيان .

وافتتح الآية بذكر براءة النبي صلى الله عليه وسلم الذي هو أقرب الحلق إلى الله وسيلة ، وختمها بقوله : (أحداً).

واعلم رحمك الله أنه لا يعرف هذه الآية المعرفة التي تنفعه إلا من عيز بين توحيد الربوبية وتوحيد(٢) الألوهية تمييزاً تاماً ، وأيضاً يعرف ما عليه غالب الناس إما طواغيت ينازعون الله في توحيد الربوبية الذي لم يصل شرك المشركين إليه ، وإما مصدق لهم تابع لهم ، وإما رجل شاك لا يدري ما أنزل الله على رسوله صلى الله عليه وسلم ؛ ولا يميز بين دين الرسولودين النصارى ، والله أعلم .

<sup>(</sup>١) في س وفي ٥١٦–٨٦ ( ليست » .

<sup>(</sup>۲) في س ۱ وبين توحيد ، .



## سِوْلِ الْمُرْطِلِيْنِيْ

مثل رحمه الله عن معنى هذه الآية : (قال رب ليم حشرتنى أعمى وقد كنت بصيراً ) الآية(١) .

فأجاب: اعلم رحمك الله أن الله سبحانه عالم بكل شيء يعلم ما يقع على خلقه ، وأنزل هذا الكتاب المبارك الذي جعله تبياناً لكل شيء وتفصيلا لكل شيء ، وجعله هدى لأهل القرن الثاني عشر ، ومن بعدهم ، كما جعله هدى لأهل القرن الثاني عشر ، ومن بعدهم ، كما جعله هدى لأهل القرن الأول ومن بعدهم .

ومن أعظم البيان الذي فيه بيان(٢) جواب الحجج الصحيحة ، والجواب عما يعارضها ، وبيان الحجج(٣) الفاسلة ، ونفيها فلا إله إلا الله ماذا حُرمه المعرضون عن كتاب الله من الهدى والعلم ، ولكن لامعطي لما منع الله ،

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ومن أعرض عن ذكري فإن له معبشة ضَنكاً ونحشره يوم القيامة أعمى . قال : رب ليم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً . قال : كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تُنسى وكذلك نجزى من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعذاب الآخرة أشد وأبثقى ) سورة طه الآيات : ١٢٤ – ١٢٧ .

<sup>(</sup>٢) في س وبيان الحجج الصحيحة ع .

<sup>(</sup>٣) في س ( وبيان بطلان الحجج الفاسدة ) .

وهذه التي ستلتُ عنها فيها بيان بطلان شبه محتج بها بعض أهل النفاق والريب في زماننا ؛ وهذا في قضيتنا هذه ، وبيان ذلك أن هذه في آخر قصة آدم وإبليس ، وفيها من العبر والفوائد العظيمةلذريتهما ما بجل عن الوصف ، فمن ذلك أن الله أمر إبليس بالسجود لآدم ولو فعل لكان فيه طاعة لربه وشرف له ؛ ولكن سوَّلت له نفسه أن ذلك نقص في حقه إذا خضع لواحد دونه في السن ودونه في الأصل على زعمه ، فلم يطع الأمر واحتج على فعله بحجة ؛ وهي أن الله خلقه من أصل خير من أصل آدم ولا ينبغي أن الشريف نخضع لمن دونه ، بل العكس ، فعارض النص الصريح بفعل الله الذي هو الخلق فكان في(١)هذا عبرة عظيمة لمن رد شيئاً من أمر الله ورسوله، واحتج بما لا بجدي ، فلما فعل لم يعذره الله بهذا التأويل؛ بلطرده ورفع آدم وأسكنه الجنة ، وكان مع عدو الله من الحذق والفطنة ودقة المعرفة ما بجل عن الوصف ؛ فتحيّل على آدم حتى ترك شيئًا من أمر الله ، وذلك بالأكل من الشجرة ، واحتج لآدم بحجج ، فلما أكل لم يعذره الله بتلك الحجج، بل أهبطه إلى الأرض وأجلاه(٢) عن وطنه .

ئم قال : ( اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدو فأما يأتينكم مني هدى )(٣) يقول تعالى : لمّا أجليتكم عن وطنكم فإن بعد هذا الكلام وهو

<sup>(</sup>١) في س وفي هذه ، .

<sup>(</sup>۲) في س «وجلاً»، .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى في نهاية قصة آدم: (قال: اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدو فإماً يأتينكم مني هدى فمن اتبع هُدَاىَ فلا يضلُّ ولايشقى) الآية: ١٣٣ وبعدها مباشرة (ومن أعرض عن ذكري ......).

أني مرسل(۱) إليكم هدى من عندي ، لا أكلِكُم ولا رأى وأيكم ولا رأى علمائكم ، بل أنزل إليكم(۲) العلم الواضح الذي يبين الحق من الباطل ؛ والصحيح من الفاسد والنافع من الضار ( لئلا يكون للناس على الله حجة " بعد الرسل )(۲) .

ومعلوم "أن" الهدى هو هذا القرآن ، فمن زعم أن القرآن لا يقدر على الهدى منه إلا من بلغ رتبة الاجتهاد فقد كذ"ب الله في خبره أنه هدى ، فإنه على هذا القول الباطل لا يكون هدى إلا في حق الواحد من الآلاف المؤلفة ، وأما أكثر الناس فليس هدى في حقهم ، بل الهدى في حقهم أن كل فرقة تتبع ما وجدت عليه الآباء فما أبطل هذا من قول ! وكيف يصح لمن يدعى الإسلام أن يظن في الله وكتابه هذا الظن ؟

ولما عرف الله سبحانه أن هذه الأمة سيجري عليها ما جرى على من قبلها من اختلاق على أكثر من سبعين فرقة ، وأن الفرق كلها تترك هدى الله إلا فرقة واحدة ، وأن الفرق(؛) كلها يقرون بأن كتاب الله هو الحق ، لكن يعتذرون بالعجز ، وأنهم لو يتعلمون كتاب الله ويعملون به لم يفهموه لغموضه قال : (فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى) وهذا تكذيب لمؤلاء الذين ظنوا في القرآن ظن السوء .

قال ابن عباس : تكفَّل الله لمن قرأ القرآن وعمل بما فيه أن لا يضلُّ

<sup>(</sup>١) في س ( أرسل إليكم ) .

<sup>(</sup>۲) في س و بل أنزل عليكم ، .

<sup>(</sup>٣) سورة النساء : ١٦٥ .

<sup>(</sup>٤) في س ( وأن كل الفرق » .

في الدنيا ولا يشقى في الآخرة ، وبيان هذا أن هؤلاء يزعمون أنهم لو تركوا طريقة الآباء ويقتصرون على الوحي لم يهتدوا بسبب أنهم لا يفهمون ، كما قالوا : (قلوبنا غلف)(۱) فرد الله عليهم بقوله : (بل لعنهم الله بكفرهم) فضمن لمن اتبع القرآن أنه لا يضل كما يضل من اتبع الرأي ؛ فتجدهم في المسألة الواحدة يحكون سبعة أقوال أو ستة ليس منها قول صحيح ، والذي ذكر (۲) الله في كتابه في تلك المسألة بعينها لا يعرفونه .

والحاصل أنهم يقولون: لم نترك القرآن إلا خوفاً من الخطأ ، ولم نُـُقبُـِلُ على ما نحن فيه إلا للعصمة في اتباع القرآن إلى يوم القيامة .

وأما قوله تعالى : ( ولا يشقى ) فهم يزعمون أن الله يرضى بفعلهم ويثيبهم عليه في الآخرة ولو تركوه واتبعوا القرآن لغلطوا أو عوقبوا ، فذكر الله أن من اتبع القرآن أمن من المحذور الذي هو الحطأ عن الطريق ، وهو الضلال ، وأمن من عاقبته وهو الشقاء في الآخرة .

ثم ذكر الفريق الآخر الذي أعرض عن القرآن فقال: (ومن أعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكا) وذكر الله هو القرآنالذي بن الله فيه لخلقه ما يحب ويكره، كما قال تعالى: (ومن يتعشش عن ذكر الرحمن نقيش له شيطاناً فهو له قرين) الآيتين(٢)، فذكر الله لمن أعرض عن القرآن، وأراد الفقه من غيره عقوبتين:

 <sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( وقالوا : قلوبنا غُلُفٌ بل لعنهم اللهُ بكفرهم فقليلاً ما يؤمنون ) سورة البقرة الآية : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) في س وذكره ١.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ومن يتعش عن ذكر الرحمن نُقيتُض له شيطاناً فهو قرين . وإنهم ليصد ونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون ) سورة الزخرف : ٣٦ – ٣٧ .

إحداهما : المعيشة الضنك ؛ وفسرها السلف بنوعين :

الأول : ضنك الدنيا: وهو أنه كان إن عنيا سلط الله عليه خوف الفقر ، وتعب القلب والبدن في جمع الدنيا حتى يأتيه الموت ولم يتهن بعيش .

والثاني : الضنك في البرزخ وعذاب(١) القبر .

وفُسر الضنك في الدنيا أيضاً بالجهل ؛ فإن الشك والحيرة لها من القلق وضيق الصدر مالها . فصار في هذا مصلاق قوله في الحديث عن القرآن : «من ابتغى الهدى من غيره أضله الله »(٢) عاقبهم بضيد قصدهم ، فإنهم قصدوا معرفة الفقه فجازاهم الله بأن أضلهم ،وكدر عليهم معيشتهم بعذاب قلوبهم بخوف الفقر وقلة غناء أنفسهم ؛ وعذاب أبدانهم بأن سلط عليهم الظلمة والحيرة ، وأغرى بينهم العداوة والبغضاء فإن أعظم الناس تعادياً هؤلاء الذين ينتسبون إلى المعرفة .

ثم قال : ( ونحشره يوم القيامة أعمى ) والعمى نوعان :

<sup>(</sup>١) في س و وهو عذاب القبر ، .

<sup>(</sup>٢) روى الترمذي بسنده (في كتاب ثواب القرآن) أن النبي صل الله عليه وسلم قال : (كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم ، وخبر من بعدكم ، وحكم ما بينكم ، هو الفصل ليس بالهزل ،من تركه من جبار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى في غيره أضله الله . . . . ) .

سنن الترمذي (كتاب ثواب القرآن).

عمى القلب ، وعمى البصر (١) ، فهذا المعرض عن القرآن لما عميت بصيرته في الدنيا عن القرآن جازاه الله بأن حشره يوم القيامة أعمى . قال بعض السلف : أعمى عن الحجة لا يقدر على المجادلة بالباطل كما كان يصنع في الدنيسا .

(قال رب لم حشرتني أعمى وقدكنت بصيراً) فذكر الله أنه يقال له : هذا(٢) بسبب إعراضك عن القرآن في الدنيا ، وطلبك العلم من غيره .

قال ابن كثير (٣) في الآية : (ومن أعرض عن ذكرى) أي خالف أمري وما أنزلته على رسولي ، أعرض عنه وتناساه وأخذ من غيره هداه (فإن له معيشة ضنكاً) أي في الدنيا فلا طمأنينة له ولا انشراح ولا تنعم .

ظاهره أن قوماً أعرضوا عن الحق وكانوا في سعة من الدنيا فكانت معيشتهم ضنكاً وذلك أنهم كانوا يرون أن الله ليس مخلفاً (١) لهم معاشهم مع سسوء ظنهم بالله ، ثم ذكر كلاماً طويلاً وذكر ما ذكرته من أنواع الضنك والله أعلم .

<sup>(</sup>١) في س دوعمى البصيرة ، والظاهر أن عمى القلب هو عمى البصرة .

<sup>(</sup>٢) في س و إن هذا ۽ .

<sup>(</sup>٣) راجع : تفسير ابن كثير ج ٣ ص ١٦٨ (طبعة المكتبة التجارية ) .

<sup>(</sup>٤) في ٥١٦ - ٨٦ د نخالفاً ه .

### سُوْرُقُ الْمُؤْمِنِ وَنَيْ

قال الشيخ محمد رحمه الله تعالى : قوله عز وجل : ( يأيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً ) الآيتين(١) فيه مسائل :

الأولى : أن الله أمر الرمل بهذا مع اختلاف أزمنتهم وأمكنتهم فيدل على أنه من عظيم الأمور .

الثانية : أن الرسل إذا أمروا بذلك فغيرهم أولى بالحاجة إلى ذلك فأفاد(٢) أن هذا يحتاج إليه أعلم الناس حاجة شديدة .

الثالثة : إذا فرض هذا على الرسل مع اختلاف الآزمنة والأمكنة فكيف بأمة واحدة نبيها واحد وكتابها واحد ؟

الرابعة : أن الخطاب للرمل عام للأمم بدليل قوله : ( فتقطعوا أمرهم ) .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( يأبها الرسُل كُلُوا من الطيبّات واعملوا صالحاً إن بما تعمّملون علم . وإن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاتقون . فتقطّعُوا أمرَهم بينهم زُبُراً كل حزب بما لديهم فرحون) سورة المؤمنون : الآيات : ٥١ – ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) في س (يفيد) .

الخامسة : الأمر بالأكل من الطيبات ، ففيه ردّ على الغلاة الذين يمتنعون عنها ، وفيه ردّ على الجفاة(١) الذين لا يقتصرون عليها .

السادسة : الأمر بإصلاح العمل مع الأكل من الطيبات ، ففيه رد على اللاث طوائف :

أولهم : الآكلون الطيبات بلا شكر ، والشكر هو العمل المرضى .

وثانيهم : من يعمل العمل غير الخالص مثل المراثي وقاصد اللنيا .

وثالثهم : الذي يعمل مخلصاً لكنه على غير الأمر .

السابعة: المسألة العظيمة التي سيق الكلام لأجلها ، وهي فرض الاجتماع في المذهب، وتحريم الافتراق: فإذا فرضه على الأنبياء مع الحتلاف الأزمنة والأمكنة فكيف بأمة واحدة ، ونبيها واحد ، وكتابها ودينها واحد ؟

الثامنة: ذكره(٢) سبحانه فعلهم الذى صدر عنهم بعد ما عرفوا الوصية العظيمة بالاجتماع والنهي عن الافتراق ، وأنهم تقطعوا أمرهم بينهم زبراً كل حزب بما لديهم فرحون ،فذكر أنهم قابلوا الوصية بعد ماسمعوها بما يضادها غاية المضادة ، وهو أنهم تركوا الاجتماع وتفرقوا ، ثم بعد بعد ذلك كل فرقة صنفت لها كتبها غير كتب الآخرين ، ثم كل فرقة فرحت بما تركت من الهدى ، وفرحت بما ابتدعته من الضلال كما قال الشاعو:

حَلَقَتْ لنا أن لا تخون عهودها فكأنها حلفت لنا أن لا تفي

<sup>(</sup>١) في ٥١٦ – ٨٦ ( الحفاة ) ، و الحفاة أظهر .

<sup>(</sup>٢) في س ( ذكر ) .

### سِوْرُوْ الْبَابِ فِي الْمُ

#### ومن كلامه رحمه الله على سورة النور(١) :

(١) قوله تعالى : (سورة "أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكرون . الزانية والزاني فاجلدوا كلُّ واحد ِ منهما ماثة جلَّدة ولا تأخذ ْكم بهما رأفة " في دين الله إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر وليشهد عذابههما طائفة من المؤمنين . الزاني لا يُنكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك وحُرَّم ذلك على المؤمنين . والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبدآ وأولئك هم الفاسقون . إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم . والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنفُسهم فشهادة ُ أُحدهم أربع شهادات بالله إنه لمن الصَّادقين . والحامسة أن لعنة الله عليه إن كان من الكَاذبين . ويدُّرأُ عنها العذابَ أن تشهد أربع شهادات بالله إنه لمن الكاذبين . والخامسة أن غضب الله عليها إن كان من الصادقين . ولولا فضل الله عليكم ورحمته ُ وأنَّ الله توَّابٌ حكم . إن الذين جاءوا بالإفك عُصْبة منكم لا تحسبوه شرا لكم بل هو خبرٌ لكم لكلِّ امري منهم ما اكتسب من الإثم والذي تولَّى كيبْره منهم له عذاب عظيم . لولا إذ سمُّعتموه ظَنَّ المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خبراً وقالوا : هذا أفك مبن . لولا جاءوا عليه بأربعة شهداء فإذ م يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون . ولولا فضْلُ الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة = فيه مسائل الأولى : حد الزانية(١) .

الثانية : النهي عن الرأفة(٢) .

الثالثة : قوله : (وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين ) .

الرابعة : تحريم نكاح الزانية .

الخامسة : ما ذكر الله في رمي المحصنات ما لم يأتوا بالبيّنة .

= لمسكم فيما أفضتم فيه عذاب عظيم . إذ تلقونه بألسنتكم وتقولون بأفوا هكم ما ليس لكم به علم وتحسبونه هيناً وهو عند الله عظيم . ولولا إذ سمعتموه قلتم : مايكون لنا أن نتكلم بهذا سبحانك هذا بهتان عظيم . يُعظكُم الله أن تعودوا لمثله أبداً إن كنتم مؤمنين . ويبيتن الله لكم الآيات والله علم حكيم . إن الذين يجبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا لهم عذاب أليم في الدنيا والآخرة والله يعلم وأنتم لا تعلمون . ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأن الله رحوف رحيم . يأبها الذين آمنوا لا تتبعوا خطوات الشيطان ومن يتبع خطوات الشيطان فإنه يأمر بالفحشاء والمنكر ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحد أبداً ولكن الله يزكي من يشاء والله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحد أبداً ولكن الله يزكي من يشاء والمساكن والمهاجرين في سبيل الله وليعفدوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر والمساكن والمهاجرين في سبيل الله وليعفدوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله يندو أن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات المعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم . يوم تشهد عليهم السنتهم ألسنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون . يومئذ يوفيهم الله دينهم الحق ويعلمون أن الذين والمعمون المنتهم الحق ويعلمون المحمنات المعمون المحمنات العافلات المقافلات الموا الله أن الله والمنه هو الحق المبن المورة النور : الآيات : ١ - ٢٠ .

(١) في س (الزاني). وفي هذا الموضع من هذه المخطوطة شيء من التحريف في النسخ.

<sup>(</sup>٢) في س (الرأفة به) .

السادسة : رد شهادتهم .

السابعة : كون الله سبحانه استثنى التوبة والإصلاح .

الثامنة : ماذكر الله في رمي الإنسان زوجته ، وفيه من الأحكام أنها إذا لم تلاعن تُرجم .

التاسعة : قوله : (لا تحسبوه شراً لكم) أن ما يبتلي به الإنسان قلد يكون خبراً له .

العاشرة : أن هذه المسألة قد تُشْكل على أعلم الناس حتى يبين له ذلك ؛ كما أشكل على(١) أبي بكر . وقوله (والذي تولى كبره) إلى آخره ، لأن الإنسان يفرح بالشيء وهو شر له .

الحادية عشرة : حسن الظن بالمسلم إذا سمع فيه مثل هذا الكلام ، وأن يقول السامع : هذا إفك مبين ، ولو من(٢) تورى الإنسان .

الثانية عشرة : ما ذكر الله من الشرط ؛ وهي من أجل المسائل أن لابد من أربعة شهداء .

الثالثة عشرة : أنهم إن لم يأتوا بهذا الشرط أنهم عند الله هـم الكاذبون.

الرابعة عشرة : تعظيم هذا النوع ولو لم يكن فيه إلا التلقي بالألسن .

الخامسة عشرة : أنه من القول بمسا ليس له به علم .

<sup>(</sup>١) راجع حديث الإفك في كتب التفسير والحديث ، وقد كان أبوبكر قد حلف أن لا ينفق على مسطع بن أثاثة ، ثم رجع .

<sup>(</sup>٢) هكذا في المخطوطتين .

السادسة عشرة : أن الذنب قد يكون عند الله عظيما ويخفي على أكثر الناس .

السابعة عشرة : أن الواجب عليهم أن يقولوا : (ما يكون لنا أن نتكلم بهسله ) .

الثامنة عشرة : أن الله عَظَم منه وشَرَط فيها الإيمان وعلى على أولئك .

التاسعة عشرة : أن الله توعد من أحب تشييع الفاحشة في الذين آمنوا وإن لم يعلموا .

العشرون : أنه توعده بعذاب الدنيا قبل الآخرة .

الحادية والعشرون: أنه نهى عن اتباع خطوات الشيطان فيدل على أن المحلور الذي وقعوا فيه من خطوات الشيطان.

الثانية والعشرون : (أن لا يَـأ تُـلِ ) أن لا يعمل معروفاً في الظالم إذا كان من أهل هذه الخصال .

الثالثة والعشرون: الأمر بالعفو والصفح.

الرابعة والعشرون: النهي عن رمي المحصنات(١) وعدها رسول الله صلى الله عليه وسلم من السبع الموبقات.

<sup>(</sup>١) في المخطوطتين و الموصوفات و . لكن هذا هو الأظهر ، لورود حديث النبي صلى الله عليه وسلم بالأمر باجتناب السبع الموبقات ، ومنها (وقذف المحصنات المؤمنات الغافلات) .

والحديث رواه البخاري (كتاب الوصايا وكتاب الحدود، وكتاب الطب)، ومسلم (إيمان)، وأبو داود (طب).

الخامسة والعشرون: قوله: ( الحبيثات(١) للخبيثين والحبيثون للخبيثات) الآية ، إن فسرت الحبيثات بالكلمات(٢) كان هذا من أعظم الخوف .

السادسة والعشرون(٣) : النهي عن دخول بيت الغير إلا بهسذا الشرط وهو الإذن .

السابعة والعشرون(؛) إذا كان البيت خالياً لم يدخل .

الثامنة والعشرون : إذا قيل له ارجع فليرجع ، وهو أزكى ؛ فلايجوز له أن يغضب أو يظنه منقصة .

التاسعة والعشرون(°): الرخصة في دخول البيت إذا كان فيه متاع للمسافر.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( الحبيثات للخبيثين والحبيثون للخبيثات والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات أولئك مبرّ تمون مما يقولون لهم مغفرة وزق كريم ) الآية : ۲۹ .

<sup>(</sup>٢) في س و بالكلام ، .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( يأيها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تستأنسوا وتسلموا على أهلها ذلكم خير لكم لعلكم تذكّرون ) الآية : ٢٧ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( فإن لم تجدوا فيها أحداً فلا تدخلوها حتى يُؤذن لكم وإن قيل لكم ارجعوا فارجعوا هو أزكى لكم والله بما تعملون عليم ) الآنة : ٢٨ .

<sup>(</sup>٥) قوله تعالى : (ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة فيها متاع لكم والله يعلم ُ ما تبدون وما تكتمون ) الآية : ٢٩ .

الثلاثون :(١) الأمر بغضَّ البصر .

الحادية والثلاثون : الأمر بحفظ الفرج .

الثانية والثلاثون : (٢) أمر النساء بغض " البصر .

الثالثة والثلاثون : أمرهن بمفظ الفرج .

الرابعة والثلاثون : النهي عن إبداء الزينة إلا للأصناف المذكورة .

الخامسة والثلاثون : النهي عن الضرب بالأرجل ليسمع صوت الخلخال .

السادسة والثلاثون : الأمر بالتوبة وإن كانت عامة فهي في هـــــذا الموضع خاصة .

السابعة والثلاثون : (٣) الأمر بإنكاح الآيامي .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (قل للمؤمنين يَعَنُضُوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إن الله خبر بما يصنعون ) الآية : ٣٠ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ومحفظن فروجهن ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها وليضربن بخُمرهن على جيوبهن ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن أو آبائهن أو آباء بعولتهن أو أبنائهن أو أبناء بعولتهن أو إخوانهن أو بني إخوانهن أو بني أخوانهن أو نسائهن أو ما ملكت أيْمانهن أو التابعين غير أولي الإربية من الرجال أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ولا يضربن بارجلهن ليُعلم ما مخفين من زينتهن وتوبوا الله جميعاً أيها المؤمنون لعلكم تفلحون) الآية : ٣١.

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (وأنكحوا الأيامى منكم والصالحين من عبادكم
 وإماثيكم أن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله والله واسع عليم ) الآية : ٣٢

الثامنة والثلاثون : الأمر بإنكاح الصالحين من العبيد والإماء .

التاسعة والثلاثون : الأمر بموافقة العبيد في المكاتبة(١) إذا علمت فيه خــــرا (٢) .

الأربعون : الأمر بمعاونتهم ببعض المال .

الحادية والأربعون : النهي عن إكراه الفتيات على البغاء .

الثانية والأربعون : إخباره سبحانه أنه غفور رحيم من بعد إكراههن .

الثالثة والأربعون (٣) مثل النور الذي أنزله(١) الله في قلوب العبيد بهذا المثل العظم .

<sup>(</sup>١) في س د من طلب الكتاب ، .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وليستعفف الذين لا بجدون نكاحاً حتى يُغنيهم اللهُ من فضله والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أينمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً وآتُوهم من مال الله الذي آتاكم ولا تُكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً لتبتغوا عرض الحياة الدنيا ومن يكرهمهُن فإن الله من بعد إكراههن غفور رحم ) الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولقد أنزلنا إليكم آيات مبيّنات ومثلا من الذين خلوًا من قبلكم وموعظة للمتقين . الله نورُ السموات والأرض مثلُ نوره كشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة الزجاجة كأنها كوكب دريّ يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكادُ زيئها يضيء ولو لم تمسسهُ نار نور على نور بهدي اللهُ لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للناس والله بكل شيء عليم ) الآيتان : ٣٤ ــ ٣٥ .

<sup>(</sup>٤) في س ( الذي أنزل ) .

الرابعة والأربعون: قوله(١): ( في بيوت أذن الله أن ترفع ) تعظيماً . الحامسة والأربعون: ( ويُذكر فيها اسمه ) .

السادسة والأربعون قوله: (رجال لا تلهيهم تجارة ولا بَيْعٌ عن ذكر الله ) يبيعون ويشترون ، لكن إذا جاء أمر الله قد موه .

السابعة والأربعون : (٢) تمثيل أعمال الكافر بالسراب الذي يحسبه الظمآن ماء.

الثامنة والأربعون : ذكر المثل الثاني ( أو كظلمات ) الآية .

التاسعة والأربعون : قولهم : ( آمنا بالله وبالرسول وأطعنا )(٢) ولم يأتوا بشروطه .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( في بيوت أذ ِن َ الله أن تر فع ويُذكر فيها اسمُه يسبَّح له فيها بالغُدُوُّ والآصال . رَّجالَ لا تلهيهم تجارة ولا بَيْع عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة يخافون يوماً تتقلَّبُ فيه القلوبُ والأبصار) الآيتان ٣٦ ــ ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى (والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يتحسّبهُ الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يتجد أه شيئاً ووجد الله عنده فيوفياه والله سريع الحساب . أو كظلمات في بتحريخي يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور) الآيتان : ٣٩ – ٤٠ .

<sup>(</sup>٣) ومن هنا إلى آخر ما فسره من ســـورة النور : قوله تعالى : (ويقولون : آمناً بالله وبالرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك وما أولئك بالمؤمنين.وإذا دُعُوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق =

الخمسون : ذكره أنهم إذا دُعُوا إلى الله ورسوله أعرضوا ، وإن يكن لهم الحق يأتوا إليه(١) مذعنن .

الحادية والخمسون : ذكر الشرط في قولسه : (إنمسا كان قول المؤمنين إذا دعوا إلى الله ورسوله) الآية .

الثانية والحمسون : ذكره(٢) النهي عن القسم لقوله : (قل لا تقسموا طاعة معروفة ) .

الثالثة والخمسون: الأمر(٣) بطاعته وطاعة رسوله، ومن تولى فإنما على رسوله ما حُمَّل وعليكم ما حملتم.

الرابعة والخمسون : قوله : (وإن تطبعوه تهتلوا) وذكر أن الهدى في طاعته إلى قوله : (وما على الرسول إلا البلاغ المبيين ) .

<sup>=</sup> منهم معرضون. وإن يكن لهم الحق يأتوا إليه مُذُعنين. أفي قلوبهم مرض أم ارتابوا أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسولُه بل أولئك هم الظالمون . إنما كان قول المؤمنين إذا دُعُوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم أن يقولوا : سمعنا وأطعنا وأولئك هم المفلحون . ومن يطع الله ورسوله ويخشى الله ويتقه فأولئك هم الفائزون . وأقسموا بالله جمهد أيسمانهم لأن أمرتهم ليخرُجُن قل : لا تقسموا طاعة معروفة إن الله خبير بما تعملون . قل : أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن تولوا فإنما عليه ما حُمل وعليكم ما حُملم وإن تطيعوه تهدو اوما على الرسول إلا البلاغ المبن ) الآيات : ٤٧ - ٤٥ .

<sup>(</sup>١) ني س وآتوه ۽ .

<sup>(</sup>٢) في س وذكره أيضاء.

<sup>(</sup>٣) في س وأنه أمري.



# سُورة الفضض

#### وقال أيضاً الشيخ محمد رحمه الله تعسالى :

( طسم . تلك آيات الكتاب المبين . نتلوا عليك من نبأ موسى وفرعون بالحق لقوم يؤمنون )(١) فيه مسائل :

الأولى : التنبيه على جلالة القرآن وعظمته .

الثانية : التنبيه على وضوحه ، وقوله : ( بالحق ) فيه علامة النبوة .

الثالثة : أن العلم بيئن ً يعرفه أهل الإيمان وإن جهله غيرهم(٢) . وقوله ( إن فرعون علا في الأرض ) (٣) إلى آخره فيه ذم العلو في الأرض .

الثانية : ذم جعل الرعية شيعاً .

الثالثة : التنبيه على كبر هذا الظلم .

الرابعة : التسجيل عليه أنه من هذه الطائفة ، فمن أراد من الرؤساء أن يكون مثله فهذا فعله ، ومن أراد اتباع الخلفاء الراشدين فقد بان فعلهم .

<sup>(</sup>١) سورة القصص الآية : ١ – ٣ .

<sup>(</sup>٢) زيادة من ١٦٥ - ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( إِنَّ فرعَوْن عَلَا فِي الْأَرْضِ وَجَعَل أَهُلُهَا شَيْعًا يَسْتَضَعَفَ طَائِفَةً منهم يَذْبَحُ أَبْنَاءُهُم ويستُتَحِيي نَسَاءُهُم إِنْهُ كَانَ مَنَ المُفْسَدِينَ) الآية : ٤ .

وقوله: (ونريد أن نمن على الذين استضعفوا في الأرض)(١) إلى آخره هذه الإرادة القدرية بخلاف قوله: (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس)(٢) وأمثالها فهي إرادة شرعية .

الثانية : أن ابتلاءهم بالاستضعاف سبب للمنة عليهم ، وكونهم أثمة وكونهم أثمة وكونهم أثمة وكونهم أثمة وكونهم الوارثين ، والتمكين لهم في الأرض ، وتعريف عدوهم بما يحذره . فهذه خمس فوائد نتيجة تلك البلوى .

الثالثة: تبين قدرته العظيمة لعباده.

الرابعة : أن الحلر لا يفك من القلر .

وقوله : ( وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه ) إلى آخره (٣) هذا وحي إلهـــام ، ففيه إلبات كرامات الأولياء .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (ونريدُ أن نَمنَ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أثمة ونجعلهم الوارثين. ونمكن لهم في الأرض ونُريَ فرعون وهامان وجنودهما منهم ماكانوا يحذرون) الآيتان: ٥ – ٦.

 <sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : الآية : ٣٣ وهي قوله تعالى : (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا).

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى (وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليسَمُّ ولا تخافي ولا تجزئي إنا راد وهُ إليك وجاعلوه من المرسلين . فالتقطه آل فرعون ليكون لهم علوًّا وحزناً إن فرعون وهامان وجنودهما كانوا خاطئين . وقالت امرأة ُ فرعون : قرة ُ عَيْن لي ولك َ لا تقتلوه عسى أن ينفعنا أو نتخذه ولداً وهم لا يشعرون . وأصبح فؤاد ُ أمَّ موسى فارغاً إن كادت لتبدي به لولا أن ربطنا على قلبها لتكون من المؤمنين ) الآيات : الاستعروة من سورة القصص .

الثانية : أنها أمرت بإلقائه في اليم ، وبُشِّرتْ بأربع .

وقوله: ( فالتقطه آل فرعون ) فيه حكمة هذا الالتقاط(١).

الثانية: أن اللام لام العاقبة.

الثالثة : أن الإنسان قد نختار ما يكون هلاكه فيه .

الرابعة: أن ذلك القدر بسبب خطايا سابقة.

وقوله: (وقالت امرأة فرعون) إلى آخره فيه أن المرأة الصالحة قد يتزوجها رجل سوء.

الثانية : قوضًا : (قرة عن لي ولك) فيه محبة الفأل .

الثالثة: ذكر الترجي.

الرابعة : عدم الشعور .

وقوله: (وأصبح فؤاد أم موسى فارغاً) الآية فيه ما ابتليت به .

الثانية : لولا منة الله عليها بالربط .

الثالثة : لتكون من المؤمنين .

الرابعة : أن الإعان يزيد وينقص .

وقوله : (وقالت لأخته قصيه )(٢) الآية ، فيه أن التوكل واليقين لا ينافي السب .

الثانية: تسبب الآخت أيضاً.

الثالثة : عدم شعورهم مع ذكائهم وظهور العلامات .

<sup>(</sup>١) في س وحكمة الالتقاط، .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى (وقالت لأختيه قُصَّيه فبصرت به عن جُنُب وهم لا يشعرون ) الآية : ۱۱ .

وقوله: (وحرمنا عليه (۱) المراضع) الآية هذا التحريم قدّري . وأما قوله: (حرمنا عليهم طيبات أحلّت لهم) (۲) وأمثالها فتحريم شرعي .

الثانية : هذه العلامة الظاهرة في كلامها ولم يفهموا مع فطنتهم .

وقوله : ( فرددناه إلى أمه ) إلى آخره(٣) فيه الرد لثلاث فوائد .

الثانية : تفاوت مراتب العلم لقوله : ( ولتعلم ) .

الثالثة : أن بعض المعرفة لا يسمى علماً فيصح نفيه من وجه وإثباته من وجه .

الرابعة : المسألة العظيمة الكبيرة تسجيل الله تبارك وتعالى على الأكثر أنهم لا يعلمون أن وعده حق .

وقوله : (ولما بلغ أشده (؛) واستوى ) فيه أن ذلك الإيتاء بعد بلوغ الأشد والاستواء .

الثانية : الفرق بن العلم والحكم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( وحرَّمنا عليه المراضع من قبلُ فقالت : هل أدلّكم على أهل بيت يكفلُونه لكم وهم له ناصحون ؟ ) الآية : ١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة النساء : الآية ١٦٠ وتمامها قوله تعالى : ( فبظلم من الذين هادُوا حرَّمنا عليهم طيبات أحلّت لهم وبصدً هم عن سبيل الله كثيرًا ) .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فرددناه إلى أمّه كي تقرَّ عينُها ولا تحزن ولتعلم أن وعد الله حق ولكن "أكثرهم لا يعلمون ) الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( ولما بلغ أشـــدًه واستوى آتيناه حُكُماً وعـِلماً وكذلك نجزي المحسنى ) الآية : ١٤ .

الثالثة : ذكره أنه يفعل ذلك بالمحسنين ، كما فعل ضده مع الذين كانو ا خاطئين .

الرابعة : ترغيب عباده في الإحسان .

الخامسة : أن من جزاء الحسنة الحسنة بعدها .

السادسة : فيه(١) سر من أسرار القسدر .

وقوله: (ودخل المدينة )(٢)إلى آخره فيه أن الرجل الصالح قد يسخر للفاجر (٣) وينشأ في حجره .

الثانية : أنه قد ييسر الله الكمال العظيم بسبب أعظم المكروهات.

الثالثة : أن قتل الرجل صار ذنباً .

الرابعة : نسبة ذلك إلى عمل الشيطان .

الخامسة قوله : ( إنه عدو مُـضِّلٌ مبن ) .

السادسة (٤) : ذكر توبته عليه السلام .

<sup>(</sup>١) في س وفيه من أسرار..

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ودخل المدينة على حين غَفَلة من أهليها فوجد فيها رجلين يقتتلان هذا من شيعته وهذا من عدوه فاستغاثه الذي من شيعته على الذي من عدوه فوكزه موسى فقضى عليه قال : هذا من عمل الشيطان إنه عدو مضل مبن ) الآية : ١٥.

<sup>(</sup>٣) في ٥١٦ – ٨٦ وقد يسخّر له الفاجر ۽ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( قال : رب إني ظلمتُ نفسي فاغفر لي فغفر له إنه هو الغفور الرحيم .قال : رب بما أنعمت علي ً فلن أكون ظهيراً للمجرمين) الآيتـــان : ١٦ – ١٧ .

السابعة : ذكر مغفرة الله له .

الثامنة: ذكر سبب المغفرة.

التاسعة : شكر نعمة الخلق .

العاشرة : كون شكرها عدم مظاهرة المجرمين .

وقوله: ( فأصبح في المدينة )(١) إلى آخره فيه أن هذا الخوف غير الملموم في قوله: ( ولا (٢) يخشون أحداً إلا الله ) .

الثانية: أن ذلك الرقبلا يذم.

الثالثة : ما جبل عليه صلى الله عليه وسلم من الشدة .

الرابعة : قوله لذلك الرجل : (إنك لغوي مبين) أن مثل ذلك لا يُذَمَّ .

الخامسة : العمل بالقرائن .

السادسة : الفرق بين إرادة الصلاح بالقوة وبين إرادة الفساد في الأرض بالتجبر .

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى : (فأصبح في المدينة خائفاً يترقب فإذا الذي استنصره بالأمس يستصرخه قال له موسى : إنك لغوي مبين . فلما أن أراد أن يبطش بالذي هو عدو لهما قال : يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نفساً بالأمس إن تريد إلا أن تكون جباراً في الأرض وما تريد أن تكون من المصلحين ) الآيتان : ١٨ – ١٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الأحزاب : الآية ٣٩ ، وتمامها ( الذين يبلغون رسالات الله ونخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله وكفى بالله حسيباً ) .

وقوله : ( وجاء رجل ) (١) إلى آخره فيه قوة ملكهم .

الثانية : ما عليه الرجل من محبة الحق وأهله .

الثالثة : تأكيده عليه بالأمر بالخروج ، وذكره له أنه له من الناصحين بعد النذارة .

وقوله : (فخرج منها(٢) خائفاً يترقب ) فيه أن ذلك الخوف والترقب لا يُذَمَّ .

الثانية : استغاثته بالله مع فعله السبب .

الثالثة : أن كراهة الموت لا تذم .

الرابعة : أن الظالم يوصف بالظلم ، وإن كان في تلك القضية غير ظالم .

وقوله: ( ولما توجه ) (٣) إلى آخره فيه أنه توجه من غير سبب.

الثانية : سؤاله الله(؛) أن يدله الطريق .

الثالثة : أن (عسى ) في هذا الموضع سؤال .

<sup>(</sup>١) قوله: ( وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى قال: يا موسى إنَّ الملأ يأتمرون بك ليقتلوك فاخرج إني لك من الناصحين) الآية: ٢٠.

 <sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (فخرج منها خائفاً يترقب قال : رب نجتني من القوم الظالمن) الآية ٢١ .

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولما توجّه تلقاء مدين قال : عسى ربي أن بهديني سواء السبيل) الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) في س وسؤاله أن يدله الطريق .

وقوله : (ولما ورد ماء مدين ) (١) إلى آخره فيه ما أعطى عليه السلام من القوة .

الثانية : إحسانه إليهما في هذه الحال .

الثالثة : مخاطبة النساء لمثله .

الرابعة : ظهور النساء في خدمة أموالهن للحاجة .

الخامسة : تأدبهما في عدم مزاحمة الرجال .

السادسة: ذكرهما السبب(٢).

السابعة : أن المانع له عدم القوة لا الترتيب .

الثامنة : سؤاله ربه القوت .

التاسعة : تأدبه في السؤال بذكر حاله للاستعطاف .

العاشرة : أن الشكوى إلى الله لا تُـذَّمُ .

وقوله : ( فجاءته إحداهما ) (٣) إلى آخره فيه التنبيه على الحياء .

الثانية : الثناء على المرأة .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ولما ورد ماء مدين وجد عليه أمّة من الناس يسقون ووجد من دومهم امرأتين تذودان قال : ما خطبكما ؟ قالتا : لانسقي حيى يُصدر الرعاء وأبونا شيخ كبير . فسقى لهما ثم تولى إلى الظل فقال : ربّ إني لما أنزلت إلي من خبر فقير) الآيتان : ٢٣ ــ ٢٤ .

 <sup>(</sup>۲) في ٥١٦ – ٨٦ ( ذكر إهماله السبب » وهو خطأ من الناسخ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فجاءته إحداهما تمشي على استحياء قالت : إن أبي يدعوك ليجزيك أجر ما سقيت لنا فلما جاءه وقص عليه القصص قال : لا تخف نجو ت من القوم الظالمين ) الآية : ٢٥ .

الثالثة : إرسالها إلى الرجل المجهول للحاجة .

الرابعة : عدم إنكاره للأجرة على العمل الصالح .

الحامسة : قوله : ( لا تخف )(١) لأنه ليس لهم سلطان عليهم .

السادسة : كونهم معروفين بالظلم عندهم. وقوله: (قالت إحداهما )(٢) إلى آخره فيه أن المرأة قد تصيب وجه الرأي .

الثانية: ما أعطيت من الذكاء.

الثالثة : أن طاعتها في مثل هذا لا تُدرَمُ .

الرابعة : الولاية لها ركنان القوة والأمانة ، فالأمانة ترجع إلى خشية الله ، والقوة ترجع إلى تنفيذ الحق .

الخامسة : أن الاحتياط للمال لا يذم .

وقوله: (قال(٣) إني أريد) إلى آخره فيه أن هذه الإجارة صحيحة بخلاف قول كثير من الفقهاء: من منعهم الإجارة بالطعام والكسوة للجهالة.

الثانية : أن المنفعة يصح جعلها مهرآ للمرأة خلافاً لمن منع ذلك .

<sup>(</sup>۱) في س « ليس له » .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( قالت إحداهما : يا أبت استثجره إنَّ خيرَ من استأجرت القوي الأمن ) الآية : ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( قال : إني أريد أن أنكحك إحدى ابني هاتين على أن تأجُر ني ثماني حيجج فإن أتممت عشراً فمن عندك وما أريد أن أشق على أن تأجُر ني ثماني أنه أمن الصالحين . قال : ذلك بيني وبينك أيسما الأجلين قضينت فلا عدوان على والله على ما نقول وكيل ) الآيتان :٢٧-٢٠

الثالثة: أن هذه المهنة لا نقص فيها ، كيف وقد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « ما بعث الله نبياً إلا رعى (١) الغنم ».

الرابعة : أنها صفة كمال لا يكمل الإنسان إلا بها .

الحامسة : أن ذكر مثل هذا في الإجارة وهي قوله : (أيما الأجلين قضيت ) لا يُبطل الإجارة .

السادسة : المسألة الكبيرة الدقيقة وهي قوله صلى الله عليه وسلم : «قضى أطيب(٢) الأجلين » أن رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قال فعسل .

السابعة : تأكيد العقد بقوله : ﴿ وَاللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكَيْلُ ﴾ .

44

وقوله: ( فلما قضى موسى(٣) الأجل وسار بأهله) فيه أنه أقام هذه المدة أجرته فيها طعام بطنه وعفة فرجه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري : (في كتب : الإجارة ــ الأطعمة ــ الأنبياء) ومسلم (إيمان) و(أشربة) والموطأ (استثذان) ، وأحمد في مسنده ج ٣ ص ٣٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المروي في صحيح البخاري عن سعيد بن جبير قال : مألني يهودي من أهل الحيرة : أي الأجلين قضى موسى ؟ قلت : لا أدري ، حتى أقدم على حبر العرب فأسأله ، فقدمت فسألت ابن عباس فقال : قضى أكثر هما وأطيبهما ، إن رسول الله صلى الله عليه وسلم إذا قال فعل .

صحيح البخاري (كتاب الشهادات).

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فلماً قضى موسى الأجل وسار بأهله آنَس َ من جانب الطور ناراً قال لأهله امكثوا إني آنستُ ناراً لعلِّي آتيكم منها بخبر =

الثانية: تسمية ذلك النور(١) نارآ.

الثالثة : هذا الفَرَج بعد الشدة الذي أفرد بالتصنيف، ولم يذكروا لهذه نظراً ولا ما يقاربها .

الرابعة : أنهم مع هذه الشدة بالبرد ولا نار معهم .

الخامسة : أنهم ضلوا الطريق .

السادسة : جواز مثل هذا السفر للحاجة .

السابعة : ذكر الموضع الذي ناداه الله منه .

الثامنة: إثبات الصفات.

التاسعة : الرد الواضح على الجهمية في قولهم : هذا عبارة .

العاشرة : تقريبه نجياً فذكر النداء والمناجاة .

<sup>=</sup> أو جدّوة من النار لعلكم تصطلون. فلمنا أتاها نودي من شاطيه الواد الأيمن في البقعة المباركة من الشجرة أن يا موسى إني أنا الله رب العالمين . وأن ألني عصاك فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبراً ولم يعقب يا موسى أقبل ولا تخف إنك من الآمنين . اسلك يدك في جيّبك تخرج بيضاء من غير سوء واضمم إليك جناحك من الرهب فذانك برهانان من ربتك إلى فرعون ومكيه إنهم كانوا قوماً فاسقين . قال : رب إني قتلت منهم نفساً فأخاف أن يقتلون . وأخي هارون هو أفصح مني لساناً فأرسله معيى رد عا يصد قني إني أخاف أن يكذ بون . قال : سنشد عضدك بأخيك وغمل لكما سلطاناً فلا يصلون إليكما بآياتنا أنتما ومن اتبعكما الغالبون) الآيات : ٢٩ ـ ٣٥ .

<sup>(</sup>١) في س بدون « ناراً » .

الحادية عشرة : اختصاص موسى بهذه المرتبة ولذلك ذكرها إبراهيم عليه السلام إذا طلبت (١) منه الشفاعة .

الثانية عشرة : كونه أمر بالقاء العصا فصارت آية .

الثالثة عشرة : كونه أمر بادخال اليد فتكون آية أخرى .

الرابعة عشرة : كونه (ولى مدبراً ولم يعقب).

الخامسة عشرة : قوله (أقبل ولا تخف ) .

السادسة عشرة: تبشره أنه من الآمنن.

السابعة عشرة : كونه أميرَ بضم جناحه من الرهب.

الثامنة عشرة: تسميتهما برهانان.

التاسعة عشرة : كونه من ربك.

العشرون : كونهما إلى فرعون وملائه .

الحادية والعشرون : التعليل بأنهم قوم ظالمون .

الثانية والعشرون : هذه العطية العظيمة في تلك(٢) الشدة العظيمة .

الثالثة والعشرون : اعتذاره بقتل النفس والخوف منهم .

الرابعة والعشرون : اعتذاره برثاثة لسمانه .

الخامسة والعشرون : طلبه الاعتضاد بأخيه .

السادسة والعشرون: طلبه الرسالة.

<sup>(</sup>۱) ورد هذا في حديث الشفاعة ، وقد رواه البخاري (كتاب التفسير و كتاب التفسير و كتاب التوحيد) ومسلم (إيمان) وابن ماجه (زهد) ، وأحمد في مسنده ج ٣ ص ٢١٦ ، ٢٤٤ وفي مسند أحمد أيضاً ج ٢ ص ٣٩٢ محاجة آدملوسي عليهما السلام .

<sup>(</sup>٢) زيادة في المخطوطة س.

السابعة والعشرون : تعليله بخوف تكذيبهم .

الثامنة والعشرون : إجابة الله إياه .

التاسعة والعشرون : تبشيره أنه يجعل لهما سلطاناً فلا يتصِلُونَ إليهما .

الثلاثون : تبشره بغلبته وغلبة أتباعة .

وقوله : ( فلما جاءهم موسى بآياتنا(١) ) إلى آخره فيه أنه أتاهِم بآياتٍ منسوبة إلى الله وأنها بيّننات .

الثانية : أنهم قابلوها بما ذكر .

الثالثة : أنهم احتجوا لقولهم فيها : بعدم سماعهم هذا في آبائهم .

الرابعة : جواب موسى عليه السلام .

وقوله : ( قال فرعون يأيها(٢) الملأ ) إلى آخره فيه هذا الإنكار الذي هو غاية الكفر .

الثانية : قوله : (ياهامان أوقيد في كيف تصرّف الله في عقسول العاصن .

الثالثة : استدل ما الأثمة على الجهمية .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( فلما جاءهم موسى بآياتنابيتنات قالوا : ما هذا إلا سيحرَّ مفترى وما سمعنا بهذافي آبائنا الأولين . وقال موسى : ربي أعلم بمن جاء بالهدى من عنده ومن تكون له عاقبة الدار إنه لا يُفلح الظالمون) الآيتان : ٣٦ ــ ٣٧ .

<sup>(</sup>٢) قاله تعالى : (قال فرعون : يأيها الملأ ما علمتُ لكم من إله غيري فأوقد لي يا هامان على الطين فاجعل لي صَرْحاً لعلي أطلع إلى إله موسى وإني لأظنه من الكاذبين ) الآية : ٣٨ .

وقوله: (واستكبر(۱) هو وجنوُده في الأرض) وصفهم بأن فيهم المهلك وأنهم عدموا المنجي ولذلك أخذهم بما ذكر.

الثانية : أمر المؤمن بالنظر في عاقبتهم .

الثالثة : أنه أتى بلفظ الظالمين ليبين أن ذلك ليس مختصاً بهم .

وقوله: (وجعلناهم أثمة يدعون إلى النار) (٢) هذا الجعثل القدري،وأمّاً قوله: (ما جعل الله من بحيرة ٍ) (٣) وأمثاله فهذا الجعلُ الشرعي .

الثانية : أن معرفة هذا مما يوجب الحرص على النظر في الآثمة إذا كان منهم من جعله الله يدعو إلى النار ، ومنهم من قال فيه : (وجعلناهم أثمة بهدون بأمرنا )(١).

الثالثة : ذكر ما لهم في القيامة .

الرابعة : ما أبقى لهم على ألسنة الناس في الدنيا .

الخامسة : ما لهم في الآخرة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( واستكبر هو وجنودُه في الأرض بغير الحق وظنتُوا أنهم إلينا لا يُرجَعون . فأخذناه ُ وجنودَه فنبذناهم في البمَّ فانظر كيف كان عاقبة الظالمن ) الآيتان : ٣٩ ـــ ٤٠ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (وجعلناهم أثمة يدْعُون إلى النارِ ويوم القيامة ِ لا ينصرون. وأتْبُعُناهم في هذه الدنيا لعنة ويوم القيامة ِ هم من المقْبُونُحين) الآيتان : ٤١ ــ ٤٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الماثدة : الآية : ١٠٣ ، ونصها (ما جعل اللهُ من بحيرة ولا سائبة ولا وصيلة ولا حام ولكن الذين كفروا يفترون على الله الكذبُّ وأكثرهم لا يعقلون ) .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء : الآية ٢٣٠ .

## قِصِّنْهُ الْمُوسِيِّةُ فَا فَرْعُورَ فَيْ الْسِيْوْرَا وَجْرِي

وأما (١) الزيادة التي في سورة ( طه ) فالأولى : استفهام التقرير الدال على عظمة القصة ؛ والتحريض على فهمـها .

الثانية : (أو أجد على النار هدى ) دليل على أنه ضل الطريق .

الثالثة: أمره بخلع النعلىن .

الرابعة : إخباره أنه في ذلك الوادي .

الخامسة : الإخبار بأنه مطهر .

السادسة : تبشره بأن الله اختاره .

السابعة : أمرة بالاستماع .

الثامنة : أن أول ذلك أكبر المسائل على الإطلاق وهو تفرده بالإلهية .

التاسعة : أمره بلازم التوحيد وهو إفراده بالعبادة .

العاشرة : أمره بإقامة الصلاة .

(١) بعد أن ذكر المفسر رحمه الله قصة موسى عليه السلام كما وردت في سورة القصص ، أتبع ذلك بذكر الزيادات في هذه القصة التي وردت في السور الأخرى ، وبدأ في ذلك بما ورد في سورة طه ، وهو قوله تعالى (وهل أتاك حديث مُوسى إذ رأى ناراً فقال لأهله · امكئوا إني آنَسْتُ ناراً لعلي آتيكم منها بقبس أو أجد على النار هدّى . فلما أتاها نودي يا موسى إني أنا ربك فاخلع نعليك إنك بالوادي المقد س طُوى . وأنا اخترتك فاستمع لما يوحمى إنني أنا الله لا إله إلا أنا فاعبدني وأقم الصلاة لذكري . إن الساعة آتية أكاد أخفيها لتُجرزي كل نفس بما تسعى . فلا يصد أنك عنها من لا يؤمن بها واتبع هواه فتردى) سورة طه : الآيات : ٩ - ١٦ .

الحادية عشرة: تعليل ذلك.

الثانية عشرة: وقت الإقامة.

الثالثة عشرة قوله: (إن الساعة آتية ) إلى آخره: لما ذكر الإيمان بالله ذكر الإيمان بالله ذكر الإيمان باليوم الآخر.

الرابعة عشرة : أنه عيلة الإيمان بالله .

الحامسة عشرة : مبالغته سبحانه في إخفائها .

السادسة عشرة : ذكر الحكمة في إقامتها .

السابعة عشرة : تحذيره من صاحب السوء .

وقوله : (وما تلك بيمينك يا موسى )(١) إلى آخره فيه سؤاله عنها وهو أعسلم .

(١) قوله تعالى : (وما تلك بيمينك يا موسى ؟ قال : هي عصاي أتوكأ عليها وأهُسُ بها على غنمي ولي فيها مآرب أخرى . قال: ألقها يا موسى . فألقاها فإذا هي حيَّة تسعى . قال : خذها ولاتخف سنعيدها سيرتها الأولى . واضمم يدك إلى جناحك تخرج بيضاء من غير سوء آية أخرى . لنريك من آياتنا الكبرى . اذهب إلى فرعون إنه طغى . قال : رب أشرح لي صدري ويسر لي أمري واحلل عقدة من لساني يفقهواقولي . واجعل لي وزيراً من أهلي . هارون أخي . اشدد به أزري . وأشركه في أمري . كي نسبحك كثيراً . ونذكرك كثيراً . إنك كنت بنا بتصيرا . قال : قد أوتيت ستُولك كثيراً . إنك كنت بنا بتصيرا . قال : قد أوتيت ستُولك الموسى ولقد مننا علبك مرة أخرى . إذا أوحينا إلى أمك ما يوحي أن اقذفيه في التابوت فاقذهيه في اليم فليلقه اليم بالساحل يأخذه عدو لي وعدو له وألقيت عليك عبة مني ولتُصنع على عيني إذ تمشي أختك فتقول : هل أدلكم على من يكفله ؟ فرجعناك إلى أمك كي تقر عينها ولا تحزن وقتلت نفساً فنجيناك من الغم وفتناك في فرقت على حين في أهل مه بين في أهل مه بين من من على حيت على حين في أهل مه بين في أهل مه بين في أهل مه بين على حيت على حين في أهل مه بين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين فنجيناك من الغم وفتناك في في في أهل مه بين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين في أهل مه بين في أهل مه بين على حين في أه بين من بين في أهل مه بين على حين في أهل مه بين على حين الغم من بين في أه بين في أهل مه بين على حين على حين المناف المنا

الثانية : جوابة عليه السلام .

الثالثة : أمره بأخذها ولا مخاف فإنه سيعيدها .

الرابعة : أن ذلك من الآيات الكبرى .

الخامسة : تعليله الذهاب إلى فوعون بطغيانه .

السادسة: سؤاله عليه السلام.

السابعة : أنه لم يسأل حلَّ لسانه بل عقدة منه .

الثامنة: أن مراده ليفقهو اكلامه.

التاسعة : أنه علل ما سأله لأجل يسبُّحانه كثيراً أو يذكرانه كثيراً .

العاشرة : تعليله بقوله : ( إنك كنت بنا بصراً ) .

الحادية عشرة: إجابة سؤاله.

الثانية عشرة : ذكره منته عليه من قبل بثمانية أمور .

الثالثة عشرة: نهيهما أن ينياً في ذكره.

الرابعة عشرة : رفقه سبحانه ومحبته للرفق .

الخامسة عشرة : تعليل الرفق .

السادسة عشرة : الفرق بن التذكر والخشية .

السابعة عشرة: شكو اهما إلى الله.

الثامنة عشرة : جواب الله لشكواهما .

<sup>=</sup>قدر يا موسى واصطنعتُك لنفسي اذهب أنت وأخوك بآياتي ولا تُنياً في ذكري. اذهبا إلى فرعون إنه طغى . فقولا له قولاً ليّناً لعله يتذكر أو يخشى . قالا : ربنا إننا نخاف أن يفرُط علينا أو أن يطغى . قال : لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى ) سورة طه : الآيات : ١٧ – ٤٦ .

وقوله : (فأتياه فقولا إنا رسولا ربك )(١) إلى آخره فيه من الرفق والتلطف أمور :

أحدها : ( إنا رسولا ربك ) فإن أطعت ما أطعت إلا هو .

الثاني : (فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعدَّبهم ) فالمطلوب أن يرسل جيرانه ورعيته ولا يعذبهم .

الثالث: (قد جئناك بآية من ربك) فربك قد قطع عذرك.

الرابع: إضافته إلى الله.

الخامس : (والسلام على من اتبع الهدى ) أي هذا هو الذي فيه السلامة التي هي مطلوبة لكل أحد خصوصاً الملوك .

السادس : (إنا قدأوحي إلينا) أى كما دللناك على السلامة ، بينا لك طريق الهلاك .

السابع : لم يقولا إن العذاب لك إذا توليت بل كلام عام .

الثامن: ذكر سبب العذاب.

التاسع : الفرق بين التكذيب والتولي .

وقوله : (قال فمن ربكما يا موسى )(٢) إلى آخره هذا جواب اللعين لهذا الكلام اللين .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (فأتياه فقولا : إنا رسولا ربك فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعذّبهم قد جئناك بآية من ربك والسلام على من اتبع الهدى . إذا قد أُوحِيّ إلينا أن العذاب على من كذَّب وتولى ) الآيتان : ٤٧ – ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (قال : فمن وبكما يا موسى ؟ قال : رَبُّنا الذي أعطى كلَّ شيء خلَّقة ثم هدى قال : فما بال القرون الأولى ؟ قال : =

الثانية : جواب موسى عليه السلام الجواب الباهر .

الثالثة : التفكر في الخلق والهداية .

الرابعة : جواب اللعن عن هذا .

الخامسة : جواب موسى عليه السلام عن شبهته ، وهي من أجل الفوائد عند المناظرة .

السادسة : ذكر العلم والكتاب .

السابعة : أن ذلك الكتاب ليس لخوف نسيان أو خطأ .

الثامنة : الاستدلال بالآيات الأرضية والسماوية .

التاسعة : ذكر إسباغ نعمته .

العاشرة : ذكر أن في ذلك لآيات لهذه الطائفة .

الحادية عشرة : لما ذكر الأرض ذكر ما جرى لنا وما يجري لنا فيها .

وقوله: ( ولقد أريناه آياتنا كلها فكذَّب وأبى )(١) فيه الفرق بين التكذيب والإباء.

<sup>=</sup>عُلمَهَا عند ربّى في كتاب لا يضل ربي ولا ينسى الذي جعل لكم الأرض مهنداً وسلَلَك لكم فيها سُبُّلاً وأنزل من السماء ماء فأخرجنا به أزواجاً من نبات شى . كلوا وارعوا أنعامتكم إن في ذلك لآيات لأولي النّهي . منها خلقناكم وفيها نعيد كم ومنها نخرج كم تارة أخرى ) الآيات : ١٩هـ٥٥ .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (ولقد أرينناهُ آياتنا كلّها فكذَّب وأبي . قال : أجتنا لتخرجنا من أرضنا بسحرك يا موسى ؟ فلنأتيننك بسحر مثله فاجعل بيننا وبينك مَوْعِداً لا نُخلفُه نحن ولا أنت مكاناً سُوئ .قال : موعد كم =

الثانية : ما أكثر الله له ولقومه من الآيات .

الثالثة : مكابرته في تسميته ذلك سحراً .

الرابعة : رميه موسى بنية طلب المُلْئك .

الخامسة : معارضته آيات الله بالسحر .

السادسة : اهتمامه بذلك الموعد .

السابعة : ادعاء الانصاف بقوله : (سُوى) .

=يوم الزينة وأن يُحشر الناسُ ضحى . فتولى فرعونُ فجمع كيداً هم أتى. قال لهمموسى : ويلكم لاتفتروا علىالله كذباً فيُسْحِيّنَكُم ْ بَعْذَابِ وقدخاب من افترى . فتنازعوا أمرهم بينهم وأسرّوا النجوّى . قالوا : ۖ إِن ۚ هذان لساحران يريدان أن نخرجاكم من أرضكم بسحرهما ويذهبا بطريقتكم المُثنَّلي . فَأَجِمعُوا كَيْدَكُم ثُمَّ اثْنَتُوا صَفًّا وقد أَفْلح اليومُمن استعلى . قالوا : يا موسى إمَّا أن تلقَّى وإما أن نكون أول من ألقى . قال : بل ألقوا فإذا حبالُهم وعصيتُهم يُخَيّل إليه من سحرهم أنها تسعى . فأوجس في نفسه خيفة موسى . قلنا : لا تخف إنك أنت الأعلى . وألق ما في عينك تلقفُ ما صَنَعُوا إنما صنعواكيدُ ساحرِ ولا يفلحُ الساحرُ حيث أتى . فأُلقيى السحرة ُ سجّداً قالوا : آمنًا بربّ هارون َ وموسى . قال : آمنتم له قبل أن آذَنَ لكم إنه لكبر كمالذي علمكم السحر فلأقطُّعن اليديكم وأرجلكم من خلاف ولأصلبنكم في جذوع النَّخْل ولتعلمُن َّ أيُّنا أشد عذاباً وأبقى . قالوا : لن نؤثرك على ما جاءنا من البيّنات والذي فيطرنا فاقتْض ما أنت قاض ِ إنما تقضي هذه الحياة الدنيا . إنا آمنا بربِّنا ليغفر لنا خطاياناو ماأكرهتنا عليه من السحرِ واللهُ خبر وأبقى . إنه من يأت ربّه مجرماً فإن له جهنم لا مموت فيها ولا محيى . ومن يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فأولئك لهـــم الدرجات العُللي ) سورة طه : الآيات : ٥٦ – ٧٠ .

الثامنة : إجابة موسى إياه .

التاسعة : ذكر جمع كيده قبل إتيانه .

العاشرة : وعظ موسى إياهم .

الحادية عشرة : كونه يقول : ( لا تفتروا على الله كذباً ) .

الثانية عشرة : قوله : ( وقد خاب من افترى ) كلمة جامعة .

الثالثة عشرة : سرّهم بينهم بما ظنوه في موسى وأخيه .

الرابعة عشرة : اغترارهم بطريقتهم .

الخامسة عشرة : ذكرهم الاجتماع والإتيان صفاً .

السادسة عشرة : قولهم : (وقد أفلح اليوم من استعلى).

السابعة عشرة : ادعاؤهم الإنصاف في الخصومة .

الثامنة عشرة : كونه اختار لقاءهم أولا .

التاسعة عشرة : هذا السحر العظم .

العشرون : إيجاس الخيفة في مثل هذا غير مذموم .

الحادية والعشرون : بشارة الله إياه .

الثانية والعشرون: أمره له (١) بإلقاء العصا.

الثالثة والعشرون: ما فعلت العصا.

الرابعة والعشرون: القاعدة الكلية (إنما فعلوا كيد ُ ساحر ولا يفلح الساحر حيث أتى).

<sup>(</sup>١) في س وأمره بإلقاء ي .

الخامسة والعشرون : ما فعل السحرة من سرعة انقيادهم لمسا عوفوا وفعلهم وقولهم .

السادسة والعشرون : كون الإعمان برب هارون وموسى .

السابعة والعشرون : قوله لهم وما ذكر أنه يفعل بهم .

الثامنة والعشرون : جوابهم لهذا الطاغي القادر وهي سبع جمل كل جملة مستقلة .

وفي سورة الأعراف(١) من الزيادة قوله عليه السلام : (حقيق على أن لا أقول على الله إلا الحق ).

الثانية : استعظام الله سحرهم (٢) .

الثالثة : قوله : ( فوقع الحق ) الآيتن(٣) .

الرابعة : قوله لهم : ( أن هذا لمكر مكرتموه (؛) في المدينة ) لهذا .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : (وقال موسى : يا فرعون ُ إني رسول من رب َ العالمين . حَقيق على أن لا أقول على الله إلا الحق ً قد جثتكم ببيّنة من ربّكم فأرسل معى بنى إسرائيل) الأعراف الآيتان : ١٠٤ – ١٠٥

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( فلما أَلْقوْا سحروا أعينَ الناس واسترهبوهم وجاءوا بسحر عظيم ) سورة الأعراف : الآية : ١١٦ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : (فوقع الحق وبطل ماكانوا يعملون .فغُليبُوا هنالك وانقلبوا صاغرين ) سورة الأعراف : الآيتان : ١١٨ – ١١٩ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : (قال فرعون : آمنتم به قبل أن آذن َ لكم إنَّ هذا لكرٌ مكرتموه في المدينة لتخرجوا منها أهلها فسوف تعلمون . لأقطّعن ً أيديكم وأرجلكم من خلاف ثم لأصلبنكُم أجمعين . قالوا : إنا إلى ربنا منقلبون . وما تنقم منا إلا أن آمنا بآيات ربنا لماجاءتنا ربنا أفرغ علينا =

الخامسة : قولهم : ( إنا إلى ربنا منقلبون ) .

السادسة : قولهم : ( وما تنقم منا ) إلى آخره .

السابعة : سؤالهم الله هذه المسألة .

الثامنة : كلام الملأ له .

التاسعة : جوابه لهم .

= صبراً وتوفّنا مسلمين.وقال الملأ من قوم فرعون : أتذر موسى وقومه ليفسدوا في الأرض ويذرك وآلهتك؟ قال : سنقتل أبناءهمونستحيي نساءهم وإنَّا فوقهم قاهرون . قال موسى لقومه : استعينوا بالله واصبروا إن الأرض لله يورثُها من يشاءُ من عباده والعاقبة ُ للمتقنن . قالوا : أوذينا من قبل أن تأتينا ومن بعد ما جثَّتنا قال : عسى ربُّكم أن يهلك عدوًّكم ويستخلفكم في الأرضفينظر كيف تعملون . ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص من الثمرات ِ لعلهم يذكّرون . فإذا جاءتهم الحسنة ُقالوا : لنا هذه وإن تصّبهم سيَّنَّة يطيَّروُ ا بموسى ومن معه ألاّ إنمـــا طائـرُهُم عند اللهولكنَّ أكثر هم لا يعلمون . وقالوا : مهما تأتنا به من آية لتسحرنا بها فما نحن لك بمؤمنن . فأرسلنا عليهم الطوفان والجرَّادَ والقُمِّل والضَّفَّادعَ والدمَّ آيات مفصَّلات فاستكبروا وكانوا قوماً مجرمن . ولمَّا وقع عليهم الرِّجْزُ قالوا : يا موسى ادْعُ لنا ربُّك بمسا عَهد عندك لنن كشيفت عنَّا الرجز لنؤمن لك ولنرسلن " معك بني إسرائيل. فلمنَّا كشفنا عنهم الرِّجز إلى أجل ِ هم بالغُوة إذا هم ينكثون . فانتقمنا منهم فأغرقناهم في اليم " بأنهمكذ َّبُوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين . وأوْرثْنَا القومَ الذين كانوا يُستضعفون مشارق الأرض ومغاربها التي باركنا فيها وتمتّ كلمة وبك الحُسني على بني إسرائيل بما صَبَروا ودمَّرنا ماكان يصنعُ فرعونُ وقومُه وماكانوا يعْرِشُون ) سورةالأعراف، الآيات: ١٢٣ - ١٣٧ .

العاشرة : نصيحة موسى لقومه فيها أمران ، وثلاثة أخبار .

الحادية عشرة : ردهم على موسى .

الثانية عشرة : جوابه لهـــم .

الثالثة عشرة : إخبار الله أنه أخذهم بالسنين ونقص الثمرات .

الرابعة عشرة: ذكر الحكمة في ذلك.

الخامسة عشرة : إنهم لم يفهموا مراد الله بالحسنة والسيئة التي تأتيهم ، بل عكسوا الأمر .

السادسة عشرة: قوله: ( إلا إنما طائرهم عند الله ) .

السابعة عشرة : كون الأكثر لا يعلمون هذه المسألة .

الثامنة عشرة: شدة عنادهم.

التاسعة عشرة : ذكره إرسال الآيات عليهم .

العشرون : كونهم مع ذلك استكبروا .

الحادية والعشرون : قوله : (وكانوا قوماً مجرمين) .

الثانية والعشرون : كلامهم لموسى لما وقع عليهم الرجز .

الثالثة والعشرون : نكثهم ما قالوا .

الرابعة والعشرون : قوله : ﴿ فَانْتَقَمْنَا مُنْهُمْ ﴾ بالفاء .

الخامسة والعشرون : ذكره السبب .

السادسة والعشرون : ذكر فضله على الضعفاء .

السابعة والعشرون : أن ذلك سبب صبرهم .

الثامنة والعشرون : تدمىر ما صنعوا وماكانوا يعرشون .

وأما ما في سورة الشعراء من الزيادة قوله(١) : ( أَلَمْ نُربُّكُ فَينَا وَلَيداً ﴾ .

الثانية : جواب موسى عليه السلام .

الثالثة : قوله : (ومارب العالمين) .

الرابعة : جواب موسى عليه السلام .

الخامسة : قوله : ( لمن حوله ) .

السادسة : جواب موسى عليه السلام .

السابعة ، قوله : ( إن رسولكم ) إلى آخره .

الثامنة : جواب موسى عليه السلام .

التاسعة : كونه فزع إلى القدرة لما بهرته الحجة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( قال : ألم نربتك فينا وليداً . ولبثت فينا من عُمرُك سنين . وفعلت فعلتك آلتي فعلت وآنت من الكافرين . قال : فعلتها إذن وأنا من الضالين . ففررت منكم لما خفتكم فوهب لي ربي حكما وجعلني من المرسلين . وتلك نعمة تمنها علي أن عبدت بني إسرائيل . قال فرعون : ومارب العالمين ؟ قال : رب السموات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين . قال لمن حولة : ألا تستمعون ؟ قال : ربكم ورب آبائكم الأولين . قال : إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون . قال : رب المسرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون . قال : لأن اتخذت إلها غيري المسرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون . قال : لأن اتخذت إلها غيري الأجعلنك من المسجونين . قال : أولو جثتك بشيء مبين ؟ قال : فأت به إن كنت من الصادقين . فألقي عصاه فإذا هي ثعبان مبين . ونزع يده فإذا هي بيضاء للناظرين . قال للملأ حوله : إن هذا لساحر علم . يريد أن نخرجكم من أرضكم بسحره فماذا تأمرون ) سورة الشعراء ، الآيات : ١٨ – ٣٥ .

العاشرة : جواب موسى عليه السلام .

الحادية عشرة : جوابه لموسى .

الثانية عشرة : عناده لما أتته الآيات .

الثالثة عشرة (١): قوله : ( هل أنَّم مجتمعون )(٢) .

الثالثة عشرة : توسلهم بعزة (٣) فرعون .

الرابعة عشرة : قولهم : (لا ضر )(١) .

<sup>(</sup>١) تكررت (الثالثة عشرة) في المخطوطتين .

 <sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( قالوا : أرّجه وأخاه وابعث في المدائن حاشرين .
 يأتوك بكل سحّار عليم . فجُمع السحرة ليقات يوم معلوم . وقيل للناس :
 هل أنّم مجتمعون ) سورة الشعراء : الآيات : ٣٦ - ٣٩ .

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( فألثقوا حبالتهم وعصيتهم وقالوا : بعيزة فرعون إنّا لنحن الغالبون ) سورة الشعراء : الآية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : (قالوا : لا ضَيْرَ إنا إلى ربنا منقلبون . إنا نطميع أن أسر أن يغفر لنا ربّنا خطايانا أن كنا أو لالمؤمنن . وأوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي إنكم متبعون . فأرسل فرعون في المدائن حاشرين . إن هؤلاء لشرذمة قليلون . وأنهم لنا لغائظون . وإنا لجميع حاذرون . فأخرجناهم من جنات وعيون . وكنوز ومقام كريم . كذلك وأورثناها بني إسرائيل . فأتبعوهم مشرقين . فلما تراهى الجمعان قال أصحاب موسى : إنا لمد ركون قال : كلا إن معيى ربي سيهدين . فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق فكان كل فيرق كالطود العظيم . وأزلفنا ثم الآخرين . وأنجينا موسى ومن معه أجمعين . ثم أغرقنا الآخرين . إن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين . وإن ربتك لهو العزيز الرحيم ) سورة الشعراء : الآيات مح - ١٠ .

الخامسة عشرة : قولهم : (إنا نطمع ) الآية .

السادسة عشرة : كونه أمره أن يسري بهم .

السابعة عشرة : كونه ذكر لهم أنهم متبَّبَعُون .

الثامنة عشرة : إرساله في المدائن حاشرين .

التاسعة عشرة : ذكره لرعيته لمّا حشرهم .

العشرون : ذكره المقام والنعيم والكنوز والجنات التي مسُليبُوا .

الحادية والعشرون : كونه أورث الجميع بني إسرائيل .

الثانية والعشرون : اتباعهم إياهم مشرقين .

الثالثة والعشرون : قولهم : ( لما تراءًا الجمعان ) .

الرابعة والعشرون : جواب موسى عليه السلام لهم .

الخامسة والعشرون : ذكره أنه أمره أن يضربه بعصاه فكان ماكان .

السابعة والعشرون : ذكره صفة نجاة هؤلاء وهلاك هؤلاء .

الثامنة والعشرون: تنبيه العباد على فائدة القصة.

التاسعة والعشرون : هذا العجب العجاب عدم إيمان الأكثر مع ذلك .

الثلاثون : ذكره : ( إنه هو العزيز الرحم ) .

وأما ما في سورة النمل(١) من الزيادة فقوله : (أن بورك من في النار ومن حولها).

الثانية : تسبيحه نفسه في هذا المقام .

الثالثة : قوله : (إني لا مخاف لَـدَيُّ المرسلون).

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( فلما جاءها نُودِيَ أَن بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين . يا موسى إنه أَنا الله العزيز الحكيم . وألق عصاك فلما رآها تهتز كأنها جاّن ولي مُدبراً ولم يعقب ياموسى لاتخف إني لايخاف

الرابعة: الاستثناء.

الخامسة : ذكره أن اليد في جملة تسع آيات .

السادسة: جحدهم الآيات(١) مع اليقين.

السابعة : أن سببه الظلم والعلو .

وأما ما في سورة يونس(٢) من الزيادة قول موسى : ( أتقولون للحق لما جاءكم ) إلى آخره .

(٢) قوله تعالى : (قال موسى : أتقولون للحق لما جاءكم أسيحر هذا ولا يفلع الساحرون . قالوا : أجئتنا لتلفيتنا عماوجدنا عليه آباءناوتكون لكما الكبرياء في الأرض ومانحن لكما بمؤمنين . وقال فوعون : إثتوني بكل ساحر عليم . فلمنا جاء السحرة أقال لهم موسى : ألقوا ما أنتم مُلقون . فلما ألقوا قال موسى : ما جثتم به السحر إن الله سيبطله إن الله لا يصلح عمل المفسدين . ويُحق الله الحق بكلماته ولو كره المجرمون . فما آمن لموسى الا ذرية من قومه على خوف من فرعون وملاهم أن يفتنهم وإن فرعون لعال في الأرض وإنه لمن المسرفين . وقال موسى : ياقوم إن كنتم آمنتم بالله فعليه توكلوا إن كنتم مسلمين . فقالوا : على الله توكلنا ربّنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين . ونحينا برحمتك من القوم الكافرين . وأوحينا إلى موسى =

<sup>=</sup> لدىً المرسلون. إلا من ظلم ثم بدًل حُسْنا بعد سوء فإني غفور رحيم. وأدخل يدك في جَيْبك تخرج بيضاء من غير سوء في تيسْع آيات إلى فرعون وقومه إنهم كانوا قوماً فاسقين. فلمنا جاءتهم آياتُنا مُبْصرة قالوا: هذا سحر مبين. وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعُلُوًا فانظر كيف كان عاقبة المفسدين) سورة النمل، الآيات: ٨ - ١٤.

<sup>(</sup>١) زيادة من س

الثانية قولهم : ( لتلفتنا عما وجدنا عليه آباءنا ).

الثالثة : (وتكون لكما الكبرياء في الأرض ).

الرابعة : قوله : ( ما جئتم به السحر ) .

الخامسة : القاعدة الكلية : ( إن الله لا يصلح عمل المفسدين ) .

السادسة : كونه ( بحق الحق بكلماته ) .

السابعة : (ولوكره المجرمون ) .

الثامنة : ما آمن لموسى إلا من ذكر .

التاسعة : أنه على خوف من فرعون وملائهم .

العاشرة : وصف فرعون بالعلو والإسراف .

الحادية عشرة : نصيحة موسى لقومه .

الثانية عشرة : كون التوكل من لوازم الإسلام والإيمان .

الثالثة عشرة : جوابهم وقبولهم النصح .

<sup>=</sup> وأخيه أن تبوً القومكما بمصربيوتاً واجعلوا بيوتكم قبلة وأقيموا الصلاة وبشر المؤمنين . وقال موسى : ربنا إنك آتيت فرعون وملأه زينة وأموالا في الحياة الدنيا ربنا ليضلوا عن سبيلك ربنا اطمس على أموالهم واشد د على قلوبهم فلا يؤمنوا حتى يروا العذاب الأليم . قال : قد أجيبت دعوتكما فاستقيما ولا تتبعان سبيل الذين لا يعلمون . وجاوزنا ببني إسرائيل البحر فأتبعهم فرعون وجنوده بغياً وعدوا حتى إذا أدركه الغرق قال : آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين . الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين . فاليوم ننجيك ببدنك لتكون لمن خلفك آية وإن كثيراً من الناس عن آياتنا لغافلون) سورة يونس : الآيات ٧٧ ـ ٩٢ .

الرابعة عشرة : دعاؤهم وما فيه من الفوائد .

الخامسة عشرة: قوله: (أن تبوءا لقومكما) إلى آخره . السادسة عشرة: دعاء(١) موسى وما فيه من الفوائد.

السابعة عشرة : كون المؤمن داعي .

الثامنة عشرة : قوله في هذا المقام ( فاستقيما ) إلى آخره .

التاسعة عشرة : كلام فرعون عند الغرق .

العشرون : ما أجيب به .

الحادية والعشرون : ذكر غفلة الكثير عن آياته .

وفي سورة هود (٢) قوله : ( وما أمر فرعون برشيد ) .

الثانية : كونه يوم القيامة مقدمهم وموردهم .

وفي سورة الإسراء(٣) ذكر أن التسع كلها بينات .

<sup>(</sup>١) في س « دعاهم » .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( ولقد أرسلْنا موسى بآياتنا وسلطان مبين . إلى فرعون وملئه فاتبّعوا أمرَ فرعون وما أمر فرعون برشيد . يَصَّدم قومه يوم القيامة فأوردهم النارَ وبئس َ الوِرْدُ المورودُ ) سورة هود : الآيات : 97 - 94 .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولقد آتينا موسى تسع آيات بينات فاسأل بنى إسرائيل إذ جاءهم فقال له فرعون : إني لأظنتك ياموسى مسحوراً . قال : لقد علمت ما أنزل هؤلاء إلا ربالسموات والأرض بصائير وإني لأظنت يا فرعون مثبوراً . فأراد أن يستفزهم من الأرض فأغرقناه ومن معه جميعاً . وقلنا من بعده لبني اسرائيل : اسكنوا الأرض فإذا جاء وعند الآخرة جئنا بكم لفيفاً ) سوره الإسراء : الآيات : ١٠١ – ١٠٤ .

الثانية : أمره نبيه عليه السلام بسؤال بني إسرائيل .

الثالثة : قول فرعون له .

الرابعة : جوابه له .

الخامسة : أنه عوقب بنقيض قصده .

السادسة : قوله : (وقلنا من بعده لبني إسرائيل) ، إلى آخره .

وفي سورة الحج. (وكُنْدُّبّ موسى فأمليت الكافرين) إلى آخره (١).

وفي سورة الصافات كون فعل فرعون معهم كرب عظيم(٢) . وفي سورة المؤمن قوله(٣) : ( بآياتنا وسلطان مبن ) .

الثانية: إلى الثلاثة.

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى تسلية للنبي صلى الله عليه وسلم (وإن يكذَّبوك فقد كندَّبت قبلهم قوم نوح وعاد وثمودُ. وقومُ إبراهيم وقومُ لوط.وأصحابُ مدين وكُذَّب موسى فأمليت للكافرين ثم أخذتهم فكيف كان نكبر) سورة الحج: الآيات: ٤٢ ــ ٤٤.

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى (ولقد منناً على موسى وهارون ً. ونجاً يناهما وقوماً هما من الكرب العظيم) سورة الصافات : الآيتان : ۱۱۵ – ۱۱۵ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبن . إلى فرعون وهامان وقارون فقالوا : ساحر كذاب . فلما جاءهم بالحق من عندنا قال : اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه واستحينوا نساءهم وماكيد الكافرين إلا في ضلال . وقال فرعون : ذروني أقتل موسى وليدع ربه إني أخاف أن يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد . وقال موسى : إني عُذْتُ بربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ) سورة غافر الآيات : بربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ) سورة غافر الآيات :

الثالثة : جوابهم له .

الرابعة : ما قالوه : (لما جاءهم الحق من عند الله ) .

الخامسة: أن ذلك الكيد في ضلال مبن .

السادسة : قوله : ( ذروني أقتل موسى ) الآية .

السابعة : قول موسى .

الثامنة : كلام المؤمن (١) وما فيه من الفوائد .

(١) في س شيء من السقط في هذا الموضوع.

والمقصود قوله تعالى : ﴿ وَقَالَ رَجِّلَ مُؤْمَنَ مَنَ آلَ فَرَعُونَ يَكُتُمُّهُ إِمَانُهُ : أَتَقْتُلُونَ رَجِلاً أَنْ يَقُولُ رَبِيَّ الله وقد جاءكم بالبيِّنات من ربكم وَإِن يَكَ كَاذَبًا فَعَلَيْهِ كُنَدْ بُهُ وَإِنْ يَكَ صَادَقاً يَصِبُكُمُم بَعْضُ الَّذِي يَعَدُ كُم إن الله لا يهدي من هو مسرف كذاب . ياقوم لكم الملكُ اليومظاهرين في الأرض فمن ينصرنا من بأس الله إن جاءنا ؟ قال فرعون : ما أريكم إلا ماأرى وماأهديكم إلا سبيل الرشاد . وقال الذي آمَن َ : ياقوم إني أخاف عليكم مثل يوم الأحزاب. مثل دأب قوم نوح ٍ وعاد وثمود والذين من بعدهم وما الله يريد ظلماً للعبـــاد . وياقوم إني أخاف عليكم يوم التناد ِ. يوم تولون مدبرين ما لكم من الله من عاصم ومن يضلل الله ُ فما له من هاد . ولقد جاءكم يوسف من قبل ُ بالبينات فما زلَّم في شك مما جاءكم به حتى إذًا هلك قلتم : لن يبعث الله من بعده رسولا كذلك يضل الله من هو مسرف مرتاب . الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم كبرُ مقتاً عند الله وعند اللذين آمنوا كذلك يطبع اللهُ على كُل قلبِ مَتكبّر جبًّار . وقال فرعُونُ : يا هامانُ ابْنِ لي صَرْحاً لعلى أبلغ الأسبباب . أسباب السموات فأطلع إلى إله موسى وإني لأظنُّه كاذباً وكذلك زُيِّن لفرعون سوء عمله وصُدًّا عَن الســـبيل وماكيد ُ فرعون إلا في تباب . وقال الذي آمن: ياقوم اتبعون ِ أهـُدكم سبيل الرشا د. =

التاسعة : جواب فرعون .

العاشرة : قول المؤمن الثاني وما فيه من الأصول ؛ ووصف القيامة وتذكرهم برسالة يوسف وما فعلوا .

الحادية عشرة : قوله : ( لعلى أبلغ الأسباب ) إلى آخره .

الثانية عشرة: كون كيده في تباب.

الثالثة عشرة : قول المؤمن الثالث وما فيه من المعارف .

الرابعة عشرة : وقاية الله له مكرهم .

الخامسة عشرة : كونهم يُعْرضون على النار .

السادسة عشرة: استدلال العلماء بها على عذاب القبر.

<sup>=</sup> ياقوم إنما هذه الحياة الدنيامتاع وإن الآخرة هي دار القرار . من عميل سيئة فلا بجزى إلا مثلها ومن عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فأولئك يدخلون الجنة يُرزَقون فيها بغير حساب . وياقوم مالى أدعوكم إلى النجاة وتدعونني إلى النار . تدعونني لأكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم وأنا أدعوكم إلى العزيز الغفار . لاجرَم أنما تدعونني إليه ليس له دعوة في الدنيا ولا في الآخرة وأن مرد قال الله وأن المسرفين هم أصحاب النار . فستذكرون ما أقول لكم وأفوض أمري إلى الله إن الله بصر بالعباد . فقاه الله سيئات ما مكروا وحاق بآل فرعون سوء العذاب . النار يعرضون عليها غدر الآيات : ٢٨ - ٢٦ .

وفي سورة الزخرف(١) مقابلتهم آيات الله بالضحك منها .

الثانية قوله : ( وما نريهم من آية ) إلى آخره .

الثالثة قوله : ( لعلهم يرجعون ) .

الرابعة : خطبة فرعون وما فيها من استدلاله على النفي والإثبات .

الخامسة : قوله ( فاستخفّ قومه فأطاعوه ) الخ .

السادسة قوله: (فجعلناهم سلفاً) الخ.

وفي سورة (٢) الدخان ( أن أدُّوا إلى عباد الله ) .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (ولقد أرسلنا موسى بآياتنا إلى فرعون وملئه فقال: إني رسول ربّ العالمين. فلما جاءهم بآياتنا إذا هم منها يضحكون. ومانريهم من آية إلا هي أكبر من أختها وأخذناهم بالعذاب لعلهم يرجعون. وقالوا: يأيها السَّاحر ادع لنا ربّك بما عهد عندك إننا لمهتدون. فلما كشفنا عنهم العذاب إذا هم ينكثون. ونادى فرعون في قومه قال: يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أفلا تبصرون ؟ أم أنا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يبن. فلولا ألقي عليه أسورة من ذهب أو جاء معه الملائكة مقترنين. فاستخف قومة فأطاعوه إنهم كانوا قوماً فاسقين. فلما آسفونا انتقمنا منهم فأغرقناهم أجمعين. فجعلناهم سلفاً ومثلا للآخرين) سورة الزخرف ، الآيات: ٢١ - ٥٣ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ولقد فتنا قبلهم قوم فرعون وجاءهم رسول كريم. أن أدوا إلى عباد الله إني لكم رسول أمن. وأن لا تعلوا على الله إني آتيكم بسلطان مبن . وإني عُذْتُ بربي وربتكم أن ترجمون . وإن لم تؤمنوا لي فاعتزلون . فدعا ربه أن هؤلاء قوم مجرمون . فأسر بعبادي ليلا إنكم متبعون . واترك البحر رَهْوا إنهم جند مغرقون. كم تركوا منجنات =

الثانية : وصفه نفسه بالأمانة لله .

الثالثة : نهيه إياهم عن العلو على الله .

الرابعة قوله : ( إني عذت بربي وربكم ) إلى آخره .

الخامسة : قوله : ﴿ وَاتْرَكُ البَّحْرُ رَهُواً ﴾ .

السادسة : ذكر العلة في تركه رهواً .

السابعة : (ما بكت عليهم السماء والأرض).

الثامنة: عدم الإنظار.

التاسعة : ذكر أن فعله بهم عذاب مهين .

وفي سورة(١) المؤمنين كونهم كلهم قوماً عالمين .

الثانية : حجتهم على عدم الإعان لهما .

الثالثة : التنبيه على أنهم من جملة من أهلك ليس مختصاً بهم .

وفي سورة الذاريات(٢) ( فتولى بركنيه ِ ) .

<sup>=</sup> وعيون. وزروع ومقام كريم. ونعشمة كانوا فيها فاكهين. كذلك وأورثناها قوماً آخرين. فما بكت عليهم السماء والأرض وماكانوا منظرين. ولقد نجيشنا بني إسرائيل من العذاب المهين) سورة الدخان، الآيات: 1۷ - ٣٠.

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى : (ثم أرسلنا موسى وأخاه هارون بآياتنا وسلطان مبين . إلى فرعون ومكثيه فاستكبروا وكانوا قوماً عالين . فقالوا : أنؤمن لبَشَرَيْن ميثلنا وقومُهما لنا عابدون؟ فكذَّ بوهما فكانوا من المُهْلَكين) سورة المؤمنين ، الآيات : ٤٥ – ٤٨ .

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : (وفي موسى إذا أرسلناه إلى فرعون بسلطان مبين . فتولى ً بركنه وقال : ساحر أو مجنون ) شورة الذاريات : الآيتــــان :۳۸ـ۳۹

الثانية قوله : (ساحر أو مجنون).

وفي سورة(١) القمر تكذيبهم بالآيات كلها .

الثانية : تكذيبهم بالنُّدر .

الثالثة : ذكر العبرة فسله الأمة فيهم .

وفي سورة المزمل(٢) المسألة الكبرة لهذه الأمة .

وفي النازعات(٢) قوله : ( هل لك إلى أن نزكيٌّ ) إلى آخره .

الثانية قوله: (ثم أدبر يسعى ، فحشر فنادى ) .

الثالثة : الكلمة العظمة .

الرابعة : الجمع بن نكال الآخرة والأولى .

الخامسة : ( إن في ذلك لعبرة لمن مخشى ) .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( ولقد جاء آل فرعون النُّذُر . كذَّبوا بَآيَاتنا كلها فأخذناهم أخذ عزيز مقتدر . أكفّاركم خير من أولئكم أم لكم براءة في الزُّبُر؟) سورة القمر ، الآيات : ٤١ ــ ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( إنا أرسلنا إليكم رسولاً شاهداً عليكم كما أرسلنا إلى فرعون رسولاً . فعصى فرعون الرسول فأخذناه أخذاً وبيلاً . فكيف تشقون إن كفرتم يوماً بجعل الوالدان شيباً ) سورة المزمل : الآيات : ١٥-١٧ (٣) قوله تعالى : ( هل أتاك حديث موسى . إذ ناداه ربعه بالوادي المقد س طوئ . اذهب إلى فرعون إنه طغى . فقل : هل لك إلى أن تزكي ؟ وأهديك إلى ربك فتخشى ؟فأراه الآية الكبرى . فكذ ب وعصى . ثم أدبر يسعى . فحشر فنادى . فقال : أنا ربتكم الأعلى . فأخذه الله نكال الآخرة والأولى . إن في ذلك لعبرة لن يخشى ) سورة النازعات ، الآيات :

## سيورة الزمانين

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله : هذه مسائل مستنبطة من سورة الزمر .

الآية الأولى :(١) فيها منَّته بالكتاب .

الثانية: إنزاله من السماء.

الثالثة: منه سيحانه.

الرابعة : ذكر عزته في هذا الموضع .

الخامسة : ذكر حكمته فيه .

الثانية : (٢) فيها الأولى والثانية .

الثالثة : إنزاله بالحق ، فيفيد الرد على أكثر الناس في مسائل كثيرة .

الرابعة : تخصيصه الرسول بإنزاله فالنعمة عليه أكبر ؛ وعليه من الشكر أكثر (٣) ، وكذلك من خُصِّ بما يشابه ذلك .

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى : (تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم ) سورة الرمر : الآية الأولى .

 <sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (إنا أنزلنا إليك الكتاب بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين) الآية : ٢ .

<sup>(</sup>٣) زيادة من المخطوطة ٥١٦ – ٨٦ .

الخامسة : نتيجة إنزاله بالحق ونتيجة الإنعام وهو عبادة الله بالإخلاص ، وهذه الخامسة هي الدين كله ، وجعلها بن الرابعة والسادسة :

وهي أن الدين الحالص اله ، وغير الحالص ليس له ، وهما قاعدتان عظيمتان .

الثالثة : (١) فيها إبطال (٢) اتخاذ الأولياء من دونه .

الثانية : إبطال ما غرّهم به الشيطان أن قصدهم وجه الله لا غير ؛ وما أجلّها من مسألة .

الثالثة : الوعيد الشديد على ذلك .

الرابعة : ذكره تكفر من فعل ذلك .

الخامسة: تكذيبه.

السادسة : ذكره أنه لا يهدي هذا ، وهي من مسائل الصفات .

الرابعة : (٣) فيها نفي اتخاذ الولد على سبيل الاصطفاء .

الثانية : ذكر خطئهم في القياس لأنه لو يفعله لم يكن مما قالوا .

الثالثة : أنه مسبّة لله بقوله : (سبحانه).

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( أَ لا آله الدينُ الخالص والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدُ هم إلا ليقرِّبُونا إلى اللهُ زُلُفى إن الله يحكم بينهم فيما هم فيه يختلفون إن الله لا يهدي من هو كاذب كفار) الآية : ٣.

<sup>(</sup>٢) زيادة من المخطوطة : ٥١٦ – ٨٦ .

 <sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( لو أراد الله أن يتخذ ولدا لاصطفى مما يخلق ما يشاء سبحانه هو الله الواحد القهار) الآية : ٤ .

الرابعة: ذكره(١) الوحدانية في هذا.

الحامسة : ذكره القهر فيه .

السادسة : الاستدلال بالأسماء والصفات على النفي والإثبات ، وهي مسألة كبرة عظيمة .

الخامسة : (٢) ذكر البراهن على ما تقدم من الدين الحق وضده :

الأولى : خلق السموات والأرض .

الثانية : أنه بالحق .

الثالثة: تكوير المكوّرين .

الرابعة : تسخير (٣) النيّرين .

الحامسة : ذكر عزّته في هذا .

السادسة : ذكر مغفرته .

السادسة: في البراهين أيضاً(؛).

<sup>(</sup>۱) في س دذكر ، .

<sup>(</sup>٢) خَلَق السموات والأرضَ بالحق يكوَّرُ الليل على النهار ويكور النهار على الليل وسخّر الشمس والقمر كلُّ يجرى لأجل مسمّى ألا هو العزيزُ الغفار) الآية : ٥ .

<sup>(</sup>٣) في س ( النبرين ؛ بدون تسخبر .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( خلقكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجَها وأنزل لكم من الأنعام ثمانية أزواج يخلقكم في بطون أمهاتكم خلَفاً من بعد خلَق في ظلمات ثلاث ذلكم الله ربتُكم له المُلْكُ لا إله إلا هو فأنى تُصرفون) الآية : ٦ .

الأولى : خلقنا من نفس واحدة مع هذه الكثرة .

الثانية : خلقه منها زوجها .

الثالثة : إنزاله لنا من الأنعام هذه النعم العظيمة .

الرابعة : خلقنا في البطون .

الخامسة : أنه خُلْقٌ من بعد خلق .

السادسة : أنه في الظلمات الثلاث .

السابعة : كلمة الإخلاص .

الثامنة : التعجب من الغلط في هذا مع كثرة هذه البراهين ووضوحها .

السابعة :(١) فيها سبع جمل كل واحدة مستقلة .

الثامنة : (٢) فيها ذكر حال الإنسان مع ربته .

الثانية : هذه المسألة العجيبة من حاله .

الثالثة : برهان التوحيد .

الرابعة: حلمه سبحانه.

الخامسة : أن الكافر مقر بتوحيد الربوبية .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إن تكفروا فإن الله غني عنكم ولا يرضَى لعباده الكفر وإن تشكروا يرضَهُ لكم ولا تزرُ وازرة وزْر أخرى ثم إلى ربكم مرجعُكم فينبئكم بما كنتم تعملون إنه عليم بذات الصدرو) الآية : ٧

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( وإذا مس الإنسان ضُرُّ دعا ربّه منيباً إليه ثم إذا حَوَّله نعمة منه نَسى ماكان يدعو إليه من قبل وجمَعَل لله أنداداً ليضل عن سبيله قل : تَمتَعُ بكفرك قليلاً إنك من أصحاب النار ) الآية : ٨.

السادسة : أنه مخلص لله وينيب في الضرّ .

السابعة : أن الإجابة في هذا لا تلل على المحية .

الثامنة : تدل على أن الحق عليه أكبر .

التاسعة: أن الذنب بعده أكبر.

العاشرة : ومعرفة قدر الدنيا .

الحادية عشرة: شدة الوعيد على هذا.

الثانية عشرة: أن الحجة عليه (١) أكبر.

الثالثة عشرة : ما ابتدع قوم بدعة إلا نُسْزع عنهم من السنة مثلها .

الرابعة عشرة : ماكفاه النسيان حتى جَعَل الشكر جعْل الأنداد .

الخامسة عشرة: أمر المؤمن يعظ الفاعل.

التاسعة (٢): الأولى : الفرق الظاهر بن النائم واليقظان .

الثانية : الفرق بين العالم والجاهل ، والسؤال عن المسألتين سؤال تقرير .

الثالثة : أن مع شدة الوضوح لا يفطن له إلا من له لب .

الرابعة : أن القنوت هو الطاعة ليس مخصوصاً بالدعاء قائماً .

الخامسة : أن آناء الليل ساعاته(٣) .

<sup>(</sup>١) في س وعليك .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى: (أُمَّنْ هو قَانَتَ آناءَ الليل ساجداً وقائماً بحذرُ الآخرة ويرجو رحمة ربّه قل: هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون إنما يتذكر أولوا الألباب) الآية: ٩.

<sup>(</sup>٣) في س وساعات ،

السادسة : أحب العمل إلى الله أدومه .

السابعة : الرد على من قال ما عبدتك(١) خوفاً وطمعاً .

الثامنة : لن يدخل أحد(٢) منكم الجنة بعمله .

التاسعة : أشرف أحوال الصلاة .

العاشرة: النظر في العواقب.

الحادية عشرة: الرجاء لقوله: (رحمة ربته).

الثانية عشرة : أمر المؤمن أن يقول هذه الخصومة الواضحة .

الثالثة عشرة : مدح التذكر كالتفكر .

الرابعة عشرة : ليس هو التذكر في لغتنا .

الخامسة عشرة: أنه مقام الخاصة.

العاشرة(٣) الأولى : وعد المحسنين بتعجيل ثواب الدنيا .

الثانية : بيان سهولة(١) ما يظن صعوبته .

الثالثة : ما في إضافة الأرض إلى الله من الفائدة .

<sup>(</sup>١) في س (ما عبدتكم).

<sup>(</sup>۲) راوه البخاری (رقاق) ، ومسلم (منافقین) ،وابن ماجة (زهد) والدارمی (رقاق) ، ومسند أحمد ج ۲ ص ۲۵۲ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( قل : يا عباد الذين آمنوا اتقوا ربكم للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة وأرضُ الله واسعة إنمـــا يوفنّى الصابرون أجرَهم بغير حساب) الآية : ١٠ .

<sup>(</sup>٤) في س ومن ، .

الرابعة : ما في ذكر سعتها .

الخامسة (١): لا علىر للعاصى في التعلل بالوطن.

السادسة : هذا الثواب الجزيل للصبر .

السابعة: أن هذا من التقوى.

الثامنة : أن إضافة العباد إليه الإضافة الخاصة لا العامة .

التاسعة : أن هذا من مقتضيات تلك العبودية .

العاشرة : أنه من مقتضى الإعسان .

الحادية عشرة : الأمر بوعظهم بهسذا .

الحادية عشرة (٢): الأولى قوله للخصم أو اللائم إني أمرتُ بهذا .

الثانية : قوله لهما وأمرت بهذا .

الثالثة : قوله لهما : إني أخاف هذا .

الرابعة : قوله لهما : ( الله أعبد ) هكذا فافعلوا ما شتم من دونه .

الخامسة : قوله لهما : (إن الخاسرين) الخ .

<sup>(</sup>١) في س وأنه لاعذر ي .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى (قل: إني أمرتُ أن أعبد الله مخلصاً له الدين. وأمرتُ لأن أكون أولَ المسلمين. قل: إني أخاف إن عصيتُ ربي عذابَ يوم عظيم. قل: الله أعبد علصاً له ديني . فاعبدوا ما شئم من دونه قل: إن الخاسرين الذين خسروا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة ألا ذلك هو الحسران المبين. لهم من فوقهم عللًل من النار ومن تحتهم ظلل ذلك يخوفُ الله به عباده ياعباد فاتقون ) الآيات ١١ – ١٦.

الثانية عشرة(١) : الأولى تبشير الذين جمعوا ببن الترك والفعل .

الثانية : التنبيه على أن من شروطه أن يكون إلى الله وحده .

الثالثة : الأمر بتبشير هؤلاء ففيه قوله : « بشروا ولا تنفروا ه(٢) .

الرابعة : الاستماع ثم الاتباع .

الخامسة : صفة الاتباع ففيه قوله : « يستروا ولا تعسروا »(٣) .

السادسة : أن فيه حَسَن وأحسن خلافاً لمن منعه .

السابعة : الرد على طريقة الذين في قلوبهم زيغ.

الثامنة: التحذير من فتنة جدال منافق بالقرآن.

التاسعة : التحذير من طريقة المعرضين .

العاشرة : تخصيص هؤلاء بالهداية .

الحادية عشرة: التحذير من العجب لإضافة الهداية إليه .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد . الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولوا الألباب ) الآيتان : ۱۷ – ۱۸ .

<sup>(</sup>۲) الحديث رواه البخاري (كتاب العلم) و (كتاب الجهاد) ، ومسلم (كتاب الجهاد) ، وأبو داود (كتاب الأدب) ، ورواه أحمد في مسنده ج ٤ ص ٤١٤ برواية أنه لمسا بعث النبي صلى الله عليه وسلم معاذاً وأبا موسى إلى اليمن قال : (بشروا ولا تنفروا ، ويسروا ولا تعسروا ، وتطاوعا ولا تختلفا) .

<sup>(</sup>٣) نفس التخريج السمابق . ومن روايات الحديث (يسرُّرا ولا تعسرا . . ) بالتثنية .

الثانية عشرة : أن أتباع النقل هم أهل العقل لا غيرهم .

الثالثة عشرة (١) : الأولى : فيها الإعان بالقدر .

الثانية: صفة الكلام.

الثالثة : تعريف الفرق بن الطائفتين بالعقل .

الرابعة : تقرير التوحيد بقوله : ( أفأنت تنقذ من في النار ) ؟

الخامسة : تعزية المؤمن .

السادسة: الوعد الذي لا نظير له في القرآن.

السابعة: إضافة الوعد إلى الله.

الثامنة : وصف نفسه بأنه لا مخلف الميعاد .

الرابعة عشرة (٢): الدلالة الواضحة على التوحيد.

الثانية : الدلالة على سعة الجود .

الثالثة : إحاطة العلم .

الرابعة : القدرة التامة .

الخامسة : استفهام التقرير .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( أفمن حَقَّ عليه كلمة العذاب أفأنت تنقذ من في النار ؟ لكن الذين اتَّقَوْا ربّهم لهم غُرَف من فوقها غرف مبنيّة تجرى من تحتها الأنهار وعد الله لا مخلف الله الميعاد) الآيتان : ١٩-٢٠

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (أَلَمْ تَرَ أَنَّ الله أَنزَلَ مَنِ السماء مَاءَ فَسَلَكُهُ يِنَابِيعَ فِي الْأَرْضُ ثُمْ يُبِجِ فَنْرَ اه مَصْفَرًّا ثُمْ بِجَعْلُهُ حُطَّامًا الْأَرْضُ ثُمْ يُبِجِ فَنْرَ اه مَصْفَرًّا ثُمْ بِجَعْلُهُ حُطَّامًا إِنْ فِي ذَلِكُ لَذَكْرِى لأُولِي الأَلْبَابِ) الآية : ٢١ .

السادسة : مع هذا الوضوح البيِّن فمحجوب إلا عن أولي الألباب .

الخامسة عشرة(١) : استفهام التقويو .

الثانية : أنه سبحانه هو الذي يشرحه للإسلام .

الثالثة : التنبيه على الأدلة العقلية بالفرق بين العالم والجاهل ، والحب والبغض .

الرابعة : أن ذلك بالنور المضاف إلى ربه .

الحامسة : ذكر الضد وهم القاسية قلوبهم عن ذكر الله (٢) .

السادسة : أنهم أصحاب الجهل الواضح .

السادسة عشرة (٣) : أنه أحسن الحديث فمن طلب الحديث دل عليه .

الثانية : أن هذا الحديث كتاباً .

الثالثة : أن ذلك الكتاب متشابها .

الرابعة : أنه مثاني .

الخامسة : تأثيره هذا الأثر في قلوب هؤلاء وجلودهم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى (أفمن شرح اللهُ صدره للإسلام فهو على نور من ربه فويل للقاسية ِقلوبُهم من ذكر الله أولئك في ضلال مبين) الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) في س وعن ذكره ، .

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( الله نَزَّلَ أحسنَ الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقشعرُ منه جلودُ الذين نخشون ربتهم ثم تلن جلودُ هم وقلوبهم إلى ذكر الله ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ومن يضللُ اللهُ فما له من هادٍ ) الآية : ٢٣

السادسة : الجمع بن الخوف والرجاء .

السابعة: حصر الهدى فيه .

الثامنة: أن ذلك الهدى مضاف إلى الله .

التاسعة : أن الله سبحانه هو الذي ينفع به بمشيئته وإحسانه لا بقوة الفهم .

العاشرة: إثبات القدر.

الحادية عشرة: فيه إشارة إلى قوله: «ألقى عليهم من نوره فمن أصابه ذلك النور اهتدى ومن أخطأه ضل (١) ولو كان أفهم النساس وأحرصهم.

السابعة عشرة(٢) : والآيتان بعدها : اتقاء سوء العذاب بالوجه .

الثانية : استفهام التقرير مع الحذف .

الثالثة : أن عقوبة الشيء تسمى باسمه .

الرابعة : الإخبار بعذابهم من حيث لا يشعرون بضد من يرزقه من حيث لا محتسب .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ( في كتاب الإيمان) ورواه أحمد في حديث طويل عن عبد الله بن عمرو بن العاص برواية ( . . وسمعت رسول الله صلى الله عليه وسلم يقول : إن الله عز وجل خلق خلقه في ظلمة ثم ألقى عليهم من نوره يومئذ أهتدى ، ومن أخطأه ضل ) المسند ج ٢ ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعسالى : (أفمن يتقي بوجهه سسوء العذاب يوم القيامة وقيل للظالمين : ذوقوا ماكنتم تكسبون . كَذَّبَ الذين من قبلهم فأتاهم العذابُ من حيث لا يشعرون . فأذاقهم اللهُ الخيزْى في الحياة الدنيا ولعذابُ الآخرة أكبر لوكانوا يعلمون ) الآيات : ٢٤ – ٢٦ .

الحامسة : التصريح بالعقوبة في الدارين .

السادسة: أن العقوبة الأولى ليست من جنس عقوبة المسلم التي لاتعاد عليه .

السابعة : نفي العلم عنهم .

العشرون(١) والتي بعدها : الأول ما ذكر الله أنه ضرب فيه من كل مثل .

الثانية : أن ذلك للناس كلهم لا ينستثني أحد .

الثالثة : أن الحكمة تذكرهم .

الرابعة : أنه قرآن .

الخامسة : أنه عربي .

السادسة: نفي العوج عنه.

السابعة : أن الحكمة حصول التقوى منهم .

الثانية والعشرون(٢): والتي بعدها فيها ضرب المثل الجلي في بيان التوحيد .

الثانية: بيان الشرك.

الثالثة : حمده نفسه على هذا البيان .

الرابعة : أن الأكثر جهال مع وضوح هذا الدليل .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ولقد ضربْنا للناس في هذا القرآن من كل مثل للعلهم يتذكرون . قرآناً عربياً غيرَ ذى عبوج لعلهم يتقون) الآيتان : ٢٧ – ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (ضربَ اللهُ مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون ورجلاً سَلَماً لرجل هل يعلمون ) الآيسة : ٢٩ .

الرابعة والعشرون(١) والتي بعدها:

الأولى : تسلية المحقّ .

الثانية : وعظ المبطل .

الثالثة : الاختصام فيما وقع من الاختلاف .

الرابعة : أن ذلك عنده تبارك وتعالى .

السادسة والعشرون (٢) الأولى : أن الظلم يتفاوت .

الثانية : أن أعظمه الكذب على الله ؛ والتكذيب بالصدق.

الثالثة : معرفة الفرق بن النوعن وأنهما بجتمعان ويفترقان .

الرابعة: أن ذلك كفر.

السابعة والعشرون الأولى (٣): تفسير التقوى وهذا أحسن ما فسرت به .

الثانية : الإتيان بالصدق إن كان مخبراً .

الثالثة : التصديق به إن كان سامعاً .

الثامنة والعشرون(؛) : بيان أن التقوى هي الإحسان .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إنك ميّت وإنهم ميتون . ثم إنكم يوم القيامة ِ عند ربكم تختصمون) الآيتان : ۳۰ – ۳۱ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعـــالى (فمن أظلم ممن كذبَ على الله وكذب بالصدق ِ إذ جاءه أليس في جهنـّم مثوى للكافرين ) الآية : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعـالى : ( والذي جاء بالصدق وصَدَّق به أولئك هم المتقون ) الآية : ٣٣ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( لهم ما يشاءون عند ربهم ذلك جزاء المحسنين ) الآية : ٣٤.

الثانية : أن الربوبية عامة وخاصة .

الثالث : الردعلي الحبرية .

الرابعة : الرد على منكري الأسباب .

الناسعة والعشرون(١) الأولى : بيان(٢) مذهب أهل السنة .

الثانية: الردعلي الرافضة.

الثالثة : الرد على من جعلها خاصة .

الرابعة : الرد على الوعيدية من الخوارج والمعتزلة .

الثلاثون(٣) : استفهام التقرير .

الثانية : العبودية الخاصة هي التي معها الكفاية .

الثالثة : التخويف لمن دونه من صفات هؤلاء .

الرابعة : التفرد بالهداية والإضلال .

الخامسة : ذكر العزة في هذا المقام .

السادسة : الوصف بالانتقام فيه .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى ( ليكفِّر اللهُ عنهم أسوأ الذي عملوا ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون) الآية ٣٥ .

<sup>(</sup>٢) زيادة من المخطوطة ٥١٦ - ٨٦.

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( أليس الله من عبد م ويخو فونك بالذين من دونه ومن يضلل الله فما له من مضل الله بعريز ذي انتقام ؟) الآيتان ٣٦ - ٣٧ .

الحادية والثلاثون(١) الأولى : بيان أن عندهم من العلم ما تقوم به الحجــة.

الثانية : أن المجمع عليه يدل على المختلف فيه .

الثالثة : مجادلة المبطل بالحق(٢) الذي يسلمه .

الرابعة : أنه تسلم لا بجحدونه بل يقرون به للخصم -

الخامسة : التعجب من الإنكار مع هذا الإقرار .

السادسة : الإلزام الذي لا محيد عنه .

السابعة: أنه كاشف لشبهتهم.

الثامنة : قوله لهم (حسى الله) .

التاسعة: الإخبار بأنه(٢) حقيق أن يتوكل عليه كل عاقل.

العاشرة : كون التوكل لا يستقيم إلا خالصاً .

الثانية والثلاثون(؛) الأولى : كونه مأموراً بقوله لهم : ( اعملوا ) .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ولئن سألتهم : من خَلَق السمواتِ والأرضَ ليقولُن : الله قل : أفرأيتم ما تدعون من دون الله إن أرادني الله بضُرَّ على هن كاشفاتُ ضُرَّه أو أرادني برحمة هل هن ممسكاتُ رحمته ؟ قَل : حسبى الله عليه يتوكل المتوكلون) الآية : ٣٨ .

<sup>(</sup>٢) زيادة من المخطوطة ٥١٦ - ٨٦.

 <sup>(</sup>٣) في س ( حقيق أن يتوكل عليه عاقل ) ، وفي ١٦٥ – ٨٦ ( حقيقة )
 وهو خطأ من الناسخ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : (قل : يا قوم اعملوا على مكانتكم إني عامل فسوف تعلمون . من يأتيه عذاب يخزيه ويحل عليه عذاب مقيم ) الآيتان : ٣٩ ـــ ٤٠ .

الثانية : مخاطبتهم ياقوم .

الثالثة : إخبارهم بأنه عامل بماكرهوا .

الرابعة : آية النبوة وهي إخبارهم حينتذ بهذا ثم وقع .

الخامسة : ما فيه من الموعظة .

السادسة : الفرق بن العذاب المخزي والعذاب المقم .

الثالثة والثلاثون(١) الأولى : ذكر إنزال الكتاب عليه .

الثانية: أن ذلك للناس.

الثالثة : أن ذلك بالحق .

الرابعة : أن من (٢) اهتدى فلنفسه .

الخامسة: أن ضلاله عليها.

السادسة : تعزيته أن الهدى ليس عليه .

الرابعة والثلاثون(٣) الأولى : ذكر الآيات في التوفيُّ .

الثانية : أن النوم وفاة .

الثالثة : ما في الإمساك و الإرسال .

الرابعة : أن فيه آيات متعددة .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إنا أنزلنا عليك الكتاب للناس ِ بالحق فمن اهتدى فلنفسه ومن ضل فإنما يضلُّ عليها وما أنتَ عليهم بوكيلَ ) الآية : ٤١ .

<sup>(</sup>Y) في س وإن اهتدى فلنفسه . .

<sup>(</sup>٣) قوله تعـــالى : ( الله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في مناميها فيمسك التي قَـضَى عليها الموت ويُرسيلُ الأخرى إلى أجل مسمى إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون ) الآية : ٤٢ .

الخامسة : أن تلك الآيات للمتفكرين .

الخامسة والثلاثون(١) : استفهام الإنكار .

الثانية: الاتخاذ.

الثالثة: من دونه.

الرابعة: شفعاء.

الخامسة : الأمر له بتبليغهم هذا الجدل .

السادسة : أن ذلك تفعلون هذا مع كونهم هكذا .

السادسة والثلاثون(٢) : أن الشفاعة كلها له ، ومعرفة هسله بمعرفة صفة الشفاعتين .

الثانية : الأمر بتبليغهم هذه الحجة .

الثالثة : الاحتجاج على ذلك بملك السموات والأرض .

الرابعة : مالرجوع إليه .

السابعة والثلاثون(٣) : هذه العجيبة وهي الاشمئزاز من هذا والاستبشار بذلك .

الثانية : أن الشرك وعدم الإيمان بالآخرة متلازمان .

الثالثة : أن الثاني أصل الأول .

<sup>(</sup>١) قوله تعسالى : ( أم اتخذوا من دون الله ِ شــفعاء قل : أولوُ كانوا لا علكون شيئاً ولا يعقلون ) الآية : ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (قل : لله الشفاعة ُ جميعاً له مُلك السموات والأرض ثم إليه ترجعون ) الآية : ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعـــالى : ( وإذا ذُكِر اللهُ وحده اشْمَـَأَزَتْ قلوبُ الذين لا يؤمنون بالآخرة وإذا ذُكر الذين من دونه إذا هم يستبشرون) الآية: ٤٥

الثامنة والثلاثون(١) : الأمر بهذا الدعاء .

الثانية: ما فيه من التسلية للمحق.

الثالثة: الموعظة للمبطل.

الرابعة : أن كمال الملك وكمال العلم يقتضي ذلك .

التاسعة والثلاثون(٢) : والتي بعدها ذكر هذا الخبر المزعج .

الثانية : الإخبار بمسا بدا لهم ، وهذه التي أبكت ابن المنكدر(٣) عند الموت .

الثالثة : أنهم لا يعرفون قبح أعمالهم الآن بل لعلهم يستحسنونها .

الرابعة : الإخبار بأن ما احتقروه واستهزءوا به صار هكذا .

الخامسة : تسمية العذاب باسم سببه .

السادسة : أن هذه أربع جمل كل جملة مستقلة .

<sup>(</sup>١) قوله تعـــالى : (قل : اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيماكانوا فيه يختلفون ) الآية : ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( ولو أن للذين ظلموا ما في الأرض جميعاً ومثله معه لافتدوا به من سوء العذاب يوم القيامة وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون . وبدا لهم سيئات ما كسبوا وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون ) الآيتسان : ٤٧ — ٤٨ .

<sup>(</sup>٣) هو محمدبن المنكدر التيسي المدني ، زاهد من رجال الحديث من أهل المدينة ، أدرك بعض الصحابة وروى عنهم نحو مائتي حديث . وقال عنه ابن عيينة : ابن المنكدر من معادن الصدق.ولد عام ١٥٠ وتوفي عام ١٣٠هر اجع مثلا : تهذيب التهديب ج ٩ ص ٤٧٣.

الحادية والأربعون(١) : وصف الإنسان بهذه العجيبة .

الثانية: أن هذا من أبطل الباطل.

الثالثة : أن الحق أن ذلك فتنة .

الرابعة : التسجيل على السواد الأعظم بالجهل .

الخامسة : أن الدعاء في الضرورة لا مدح فيه .

السادسة : أن الإجابة فيه لا تدل على الإكرام .

السابعة : أن عطاء نعمة الدنيا كذلك .

الثانية والأربعون(٢): وآيتان بعدها كون القلوب إذا اشتبهت فالأعمال كذلك .

الثانية: الاعتبار بمن تقدم.

الثالثة : أن كسب غير الطاعات لا يغني من الله شيئاً .

الرابعة : أن ذلك الكسب قد يكون عند الناس من أعظم الفخار .

الخامسة : التصريح بالقياس الجلي أن هؤلاء كمن قبلهم .

السادسة : التذكير بضعفك وقوة الطالب(٢).

السابعة : الاستدلال بالعموم .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (فإذا مَسَ الإنسان ضُرُّ دعانا ثم إذا حَوَّلناه نعمةً مناً قال : إنما أوتبتُه على علم بل هي فتنة ولكن أكثر هم لايعلمون) الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (قد قالها الذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كانوا يكسبون . فأصابهم سيئاتُ ما كسبوا والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبُهم سيئاتُ ماكسبوا وما هم بمعجزين . أو لم يعلموا أن الله يبسُطُ الرزق لمن يشاء ويقدرُ إن في ذلك لآيات لقوم يؤمنون ) الآيات ٥٠ — ٥٢ .

<sup>(</sup>٣) في س و الطلب ۽ .

الثامنة : ذكر جهل من لم يفعل هذا الاستدلال .

التاسعة : تذكيرك الحصم بالقاعدة المسلمة إذا لم (١) .

العاشرة : ذكر تناقض الخصم .

الحادية عشرة : في قبضة وبسطه آيات متعددة .

الثانية عشرة : أن تلك الآيات لأهل العلم .

الخامسة والأربعون(٢) : قبل أنها أرجى ما في القرآن .

الثانية : فيها الرد على من استثنى بعض الكبائر .

الثالثة : تعليل ذلك بالأسماء والصفات .

الرابعة : النهى عن القنوط .

الخامسة : أن إسراف العبد وباله على نفسه .

السادسة : الفرق بن المغفرة والرحمة .

السادسة والأربعون(٣) : وخمس آيات بعدها الامر بالإنابة .

<sup>(</sup>١) بياض في هذا الموضع في المخطوطتين .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (قل : يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لاتقنطوا من رحمة الله ِ إن الله يغفر الذنوب جميعاً إنه هو الغفور الرحيم ) الآية : ٣٥

<sup>(</sup>٣) قوله تعالى : ( وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذابُ ثم لا تنصرون . واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذابُ بغتة وأنتم لا تشعرون . أن تقول نفس : يا حسرتنى على ما فرطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين . أو تقول : لو أن الله هداني لكنت من المتقين . أو تقول حين ترى العذاب : لو أن لي كرّة الكون من المحسنين . بلى قد جاءتك آياتي فكذ بت بها واستكبرت وكنت من الكافرين) الآيات ٥٤ ــ ٥٩ .

الثانية : الأمر بالإسلام .

الثالثة: الفرق بينهما.

الرابعة : كون الأولى بإلي والثانية باللام .

الخامسة : تفسر الآيات قبلها .

السادسة : التنبيه على انتهاز الفرصة .

السابعة : الوعيد الشديد .

الثامنة : الأمر باتباع المنزَّل خاصة .

التاسعة : الأمر باتباع الأحسن .

العاشرة : فيه الرد على من أنكر تفاضل كلام الله (١) .

الحادية عشرة : إغراء العبد بأن ذلك المنزل منزَّلُ إليه .

الثانية عشرة : كونه من ربه(٢) .

الثالثة عشرة : فيه الإندار عن البغتة .

الرابعة عشرة : فيه بيان أنهم لا يشعرون بذلك .

الخامسة عشرة : ذكر تحسر النفس على ماكرهت الآن .

السادمة عشرة : معرفتها أنه تفريط في جنب الله .

السابعة عشرة : معرفتها بأنها سخرت مما لا يُسخر منه .

الثامنة عشرة (٣): عرفت أنها من هذه الطائفة.

<sup>(</sup>١) في س ( تفاضل كلام ) .

<sup>(</sup>٢) في هذا الموضع سقط في المخطوطة س .

<sup>(</sup>٣) في س (معرفة).

العشرون : ذكر تمني الكَرَّة .

الثانية والعشرون (١) رؤية العذاب حينئذ .

الثالثة والعشرون: تمي الكرَّة لكونها من أولئك.

الرابعة والعشرون : أن الإحسان هو التقوى .

الخامسة والعشرون : التكذيب بالآيات .

السادسة والعشرون : الاستكبار .

السابعة والعشرون : الكفران وكونه من هذه الطائفة .

الثامنة والعشرون : أن المعاصي بريد الكفر والتكذيب والاستكبار .

الثانية والخمسون(٢): كبر التكلب على الله .

الثانية: أن أصل ذلك الكبر.

الثالثة : الوعيد بهذا الاستفهام .

الثالثة والخمسون(٣) : وآيتان بعدها سبب النجاة .

الثانية : الفرق بن الحزن ومس(؛) السوء .

<sup>(</sup>١) سقطت ( الحادية والعشرون ) من المخطوطتن .

 <sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( ويوم القيامة ترى الذين كُنَّذ بوا على الله وجوههم
 مسودة أليس في جهناً مثوى للمتكبرين ؟ ) الآية : ٦٠ .

<sup>(</sup>٣) قُولُه تَعالى: (ويُنجِي اللهُ الَّذِينُ اتَّقُوا بَمْنَازَهُم لا يُمُسَهُم السومُ ولا هم يُحزنُون . اللهُ خالقُ كُلُّ شيءٌ وهو على كل شيء وكيلٌ . له مقاليدُ السمواتِ والأرضِ والذين كفروا بآياتِ الله أولئك هم الخاسرون) الآيات : 7٣-٦٦

<sup>(</sup>٤) في س ﴿ وسوء الظن ﴾ .

الثالثة : الاستدلال بالقاعدة الكلية وهي خلق كل شيء على المسائل الجزئيسة .

الرابعة : كذلك استدل بوكالته على كل شي ء .

الخامسة : كذلك بأن مقاليدهما له .

السادسة : انحصار الحسارة في هؤلاء .

السادسة والخمسون(١) : وأربع بعدها فيهـــا أنواع من بطلان الشرك وتقبيحه :

الأول : استفهام الإنكار .

الثاني : كيف يؤمر بهذا لغىر الله .

الثالث: التسجيل عليهم بالجهل.

الرابع: ما جاء من السمعيات أنه أوحى(٢) إليك بهذا الأمر العظيم .

الخامس : أنه أوحاه إلى من قبلك .

السادس : أن أقرب الخلائق منزلة لو يفعله لم يسامتح .

السابع : أن الحسنات وإن كثرت إذا وجد لم يبق منها شيء .

الثامن : كون ذلك المقرَّب لو يفعله لم يَكَنْفِ بطلان عمله بل صار من أولئك .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( قل : أفغيرَ الله تأمرونتى أعبدُ أيها الجاهلون . ولقسد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين . بل الله فاعبد وكن من الشاكرين . وما قدرُوا الله حتى قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يُشركون) الايات : ٦٢ — ٦٧ .

<sup>(</sup>Y) في س د إليه ي .

التاسع : الأمر بإخلاص هذا النوع لمن لا يستحقه إلا هو .

العاشر: أن كون العبسد من الشاكرين مستحسن عقلا وشرعاً (١) ولا يصل إليه إلا بذلك .

الحادي عشر : كون ذلك جرى لكونهم لم يعرفوا الله .

الثاني عشر : تعريف عباده بعظمته بما ذكر في الأرضين السبع .

الثالث عشر: تعريفهم ذلك بما ذكر في السموات.

الرابع عشر: تسبيحه نفسه عما تقربوا به إليه.

الخامس عشر: تعاليه عن ذلك.

السادس عشر: نسبته إليهم.

الستون(٢) : وما بعدها إلى آخرها فيها التفخة الأولى .

<sup>(</sup>١) في س (وعرفا).

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى ( ونُفخ في الصُّور فصَعِي من في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نُفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون . وأشرقت الأرض بنور ربعها ووضع الكتاب وجيه بالنبين والشهداء وقضى بينهم بالحق وهم لا يُظلمون . وو فُتَّبَتْ كلُّ نفس ما عملت وهو أعلم بما يفعلون . وسيق اللين كفروا إلى جهم زُمراً حتى إذا جاءوها فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها : ألم يأتكم رسل منكم يتلون عليكم آيات ربكم وينلرونكم لقاء يومكم هذا ؟ قالوا : بلى ولكن حقت كلمة العداب على الكافرين . وسيق قبل : ادخلو أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين . وسيق قبل : ادخلو أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين . وسيق الذين اتثقوا ربهم إلى الجنة زُمراً حتى إذا جاءوها وفتحت أبوابها وقال الممد لله حنونتُها : الحمد لله خونتُها : الحمد لله خونتُها : سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين . وقالوا : الحمد لله ح

الثانية : صعق أهل السموات والأرض.

الثالثة : المستثنون .

الرابعة : النفخة الثانية .

الخامسة : إذا الفجائية .

السائسة: إتيان الرب سبحانه.

السابعة : إشراق الأرض بنوره .

الثامنة : إضافتها إليه .

التاسعة : وضع(١) الكتاب .

العاشرة : الإثبان بالنبين .

الحادية عشرة: الإتيان بالشهداء.

الثانية عشرة : قضى بينهم بالحق .

الثالة عشرة : توفيك كل نفس عملها .

الرابعة عشرة : بيان أنه لا يقع في الخصومات شيء مما يقع في الدنيا لكونه أعلم .

الخامسة عشرة : سياقه الكفار .

السادمة عشرة : كونهم زمراً .

الذي صَدَّقَنَا وَعَدَّهُ وَأُورِثَنَا الأَرْضُ نَتَبِوًا مِنَ الجَنَّةِ حَيثُ نَشَاءُ فَنَعُمُ أَجَرُ العَمِل صَدَّقَنا وَعَدَّهُ وَالْمَامِلِينَ . وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبّحون بحمد ربهم وقُضى بينهم بالحق وقيل : الحمد لله رب العالمين ) الآيات : ٦٨ – ٧٥ .

 <sup>(</sup>۱) في س ( وضوح الكتاب ) وهو خطأ من الناسخ ؛ لأن المقصود قوله تعالى ( ووضع الكتاب ) .

السابعة عشرة : فتح أبوابها وقت مجيئهم .

الثامنة عشرة : تقريع الخزكة لهم .

التاسعة عشرة : كون كل رسول يتلو الآيات .

العشرون : كونه ُ يُنذر بذلك اليوم .

الحادية والعشرون: كون الرسالة عمت.

الثانية والعشرون : اعترافهم بقرب الفهم ، وأن الذي منعهم كون كلمة العسذاب حقت على من كَفَر .

الثالثة والعشرون : قول الخزنة أدخلوها خالدين .

الرابعة والعشرون: بيان أن التكبر سبب الكفر.

الخامسة والعشرون : سوْق أهل الجنة .

السادسة والعشرون : كونهم زُمَرًا .

السابعة والعشرون : حذف الجواب .

الثامنة والعشرون : فتح الآبواب .

التاسعة والعشرون : تسليم الملائكة .

الثلاثون : قولهم (طبتم فادخلوها) .

الحادية والثلاثون : الخلود .

الثانية والثلاثون : قولهم ( الحمد لله ) الخ حمدوا على صدق الوعد .

الثالثة والثلاثون : حمدوه على أنه أورثهم الأرض.

الرابعة والثلاثون : التبوء منها حيث شاءوا .

الخامسة والثلاثون : إثبات دخولهــــا بالعمل .

السادسة والثلاثون : أنها أجر العاملين .

السابعة والثلاثون : رؤية الملائكة حافين من حول العرش .

الثامنة والثلاثون : القضاء بالحق .

التاسمة والثلاثون : قول الخلائق كلهم : ( الحمد لله رب العالمين ) .

وقال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى قوله تعالى : (قل أفغير الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون . ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لأن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ) إلى قوله تعالى (سبحانه وتعالى عما يشركون)(١) فيه مسائل :

الأولى : الجواب عن قول المشركين : هذا في الأصنام وأما الصالحون فسلا .

قوله: (قل أفغير الله) عام فيما سوى الله .

الثانية: أن المسلم إذا أطاع من أشار عليه في الظاهر كَـَفَـرَ ، ولو كان باطنه يعتقد الإيمان ، فإنهم لم يريدوا من النبي صلى الله عليه وسلم تغيير عقيدته، ففيه بيــان لمــا يكثر وقوعه ممن ينتسب(٢) إلى الإسلام في إظهار الموافقة للمشركين خوفاً منهم ، وينظن أنه لا يكفر إذا كان قلبه كارهاً له .

الثالثة: أن الجهل وسخافة العقل هو موافقتهم في الظاهر ؛ وأن العقل والفهم والذكاء هو التصريح بمخالفتهم ولو ذهب مالك ، خلافاً لما عليه أهل الجهل من اعتقاد أن بذل دينك لأجل مالك هو العقل ، وذلك في آخر الآية : (أمها الجاهلون).

<sup>(</sup>١) هي الآيات : ٦٤ – ٦٧ من سورة الزمر ، وقد ورد نصها فيما سبق .

<sup>(</sup>٢) في س وينسب ، .

أما الآية الثانية(١) ففيها مسائل أيضاً:

الأولى : شدة الحاجة إلى تعلمُّم التوحيد ، فإذا كان(٢) الأنبياء يحتاجون إلى ذلك ويحرصون عليه فكيف بغيرهم ؟ ففيها رد على الجهال الذين يعتقدون أنهم عرفوه فلا محتاجون إلى تعلمه .

الثانية: المسألة الكبرى وهي كشف شبهة علماء (٣) المشركين الذين يقولون: هذا شرك ولكن لا يكفر من فعله لكونه يؤدي الأركان الحمسة ، فإذا كان الأنبياء لو يفعلونه كفروا فكيف بغيرهم ؟!

الثالثة: أن الذي يكفر به المسلم ليس هو عقيدة القلب خاصة ، فإن هـــــذا الذي ذكرهم الله لم يريدوا منه صلى الله عليه وسلم تغيير العقيدة كما تقدم ، بل إذا أطاع المسلم من أشــــار عليه بموافقتهم لأجل ماله أو بلده أو أهله مع كونه يعرف كفرهم ويبغضهم فهذا كافر إلا من أكره .

وأما الآية الثالثة(؛) ففي الصحيح أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأها على المنبر وقال « إن الله يقبض يوم القيامة الأرضين وتكون السموات بيمينه »

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( ولقد أوحى إليك وإلى الذين من قبلك لأن أشركت ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين . بل الله َ فاعْبُدُ وكن من الشاكرين ) الآيتان : ٦٥ – ٦٦

<sup>(</sup>٢) في س « فإذا الأنبياء ، .

 <sup>(</sup>٣) في س (كشف شبهة على المشركين » ، وما في المخطوطة الأخرى
 هو الصحيح ، وهو الذي أثبتناه في التفسير .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( وما قدرُوا اللهَ حق قدْره والأرضُ جميعاً قبضتُهُ يومَ القيامة والسمواتُ مطويّات بيمينيه سبحانه وتعالى عما يُشركون) الآية : ٦٧ .

ثم ذكر تمجيد الرب تبارك وتعالى نفسه وأنه يقول: « أنا الجبار أنا المتكبر أنا الملك أنا العزيز أنا الكريم »(١) قال ابن عمر فرجف برسول الله صلى الله عليه وسلم حتى قلنا ليخرّن به ، وفيها ثلاث مسائل:

الأولى التنبيه على سبب الشرك ؛ وهو أن المشرك بان له شيء من جلالة الأنبياء والصالحين ، ولم يعرف الله سبحانه وتعالى ؛ وإلا لو عرفه لكفاه وشفاه عن المخلوق ، وهذا معنى قوله : (وما قدروا الله حق قدره) الآيسة .

المسألة الثانية: ما ذكر الله تبارك وتعسالى من عظمته وجلاله أنه يوم القيامة يفعل هذا ، وهذا قد رما تحتمله العقول ، وإلا فعظمة الله وجلاله أجل من أن يحيط بهسا عقل كما قال(٢) « ما السموات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في كف أحدكم، فمَمَن هذا بعض عظمته وجلاله كيف يرتبته مخلوق لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ؟ هذا هو

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (منافقین) وأبو داود (سنة) وابن ماجه (مقدمة) و (زهد) ، كما رواه أحمد بسنده عن ابن عمر أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قرأ هذه الآية يوماً على المنبر (وما قدروا الله حق قدره ...) ورسول الله يقول هكذا بيده و يحركها ويقبل بها ويدبر يمجد الربُ نفسه (أنا الجبار ، أنا الملك ، أنا العزيز ، أنا الكرم) ... المسند ج ٢ ص ٧٢ .

 <sup>(</sup>۲) في ۱۲ه – ۸۲ د کما قال تعالى ، وهذا تحريف من الناسخ ،
 فليست بآية .

وفي س د كما قال ابن عباس ، وهذا هو الصحيح المرويّ ، رواه الطبري وغيره بسنده عن ابن عباس من قوله في تفسير قوله تعالى : ( وما قدروا الله حق قدره ..... ) راجع : تفسير الطبري ج ٢٤ ص ٢٥ .

أظلم الظلم وأقبح الجهل ، كما قال العبد الصالح لابنه ( يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ) (١) .

الثالثة: أن آخر الآية وهو قوله: (مبحانه وتعالى عما يشركون) ينبهك على الحكمة في كونه سبحانه يغفر الكبائر ولا يغفر الشرك ، وتزرع بُخض الشرك وأهلكه ومعاداتهم في قلبك . وذلك أن أكبر مسبة بعض الصحابة مثل أبي بكر وعمر لو يجعل في منزلته بعض ملوك زماننا مثل سليمان(٢) أو غيره مع كون الكل منهم آدمي ، والكل ينتسب إلى دين محمد ؛ والكل يأتي بالشهادتين ، والكل يصلي ويصوم رمضان .

فإذا كان من أقبح المسبة لأبي بكر أن يسوَّى بينه وبين بعض الملوك في زماننا فكيف يجعل للمخلوق من الماء المهين ولو كان نبياً بعض حقوق من

<sup>(</sup>١) من وصية لقمان لابنه كما وردت في قوله تعالى : ( وإذ قال لُقمان لابنه وهو يعظه : يا بني لا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم) سورة لقمان : الآية : ١٣ .

<sup>(</sup>۲) لعله يقصد الملك (سليمان العادل) بن غازي الأيوبي صاحب (حصن كيفا) وكان من أطول الملوك مدة حيث حكم خمسين عاماً ، وهو أبو الملك الأشرف أحمد ، وتوفي سليمان سنة ۸۲۷ ه أو لعله يقصد (المستكفي الثاني) سليمان بن المتوكل من ملوك الدولة العباسية بمصر ت ٥٥٥ ه ، أو لعله يقصد سليمان بن مظفر بن سلطان النبهاني من ملوك الدولة النبهانية في عثمان ت ١٠١٩ ه ، أو لعله يقصد المولى سليمان بن محمد الشريف العلوي عثمان ت ١٠١٩ ه ، أو لعله يقصد المولى سليمان بن محمد الشريف العلوي الذي كان من سلاطين دولة الأشراف العلويين في مراكش (١١٨٠–١٢٣٨) راجع تراجمهم جميعاً في الأعلام ج ٣ . أو لعله السلطان العثماني سليمان الثاني الذي تولى الحلافة عام ١٠٩٩ ه .

هذا بعض عظمته وجلاله ، من كونه يُدعى كما يُدعى ، ويُخاف كما يُخاف ، ويُخاف كما يُخاف ، ويُعتمد عليه كما يُخاف ، وأقبح المسبة لرب العالمين ، وذلك معنى قوله في آخر الآية : ( مبحانه وتعالى عما يشركون) ولكن رحم الله تعالى من تنبته لسر الكلام ، وهو المعنى الذي نزلت فيه هذه الآيات من كون المسلم يوافقهم في شيء من دينهم الظاهر مع كون القلب بخلاف ذلك ، فإن هذا هو الذي أرادوا من النبي صلى الله عليه وسلم فافهمه فهما حسناً لعلك تعرف شيئاً من دين إبراهيم عليه السلام الذي بادر أباه وقومه بالعداوة عنده (٢) والله أعلم .

<sup>(</sup>١) في س و من أعظم الظلم ع .

<sup>(</sup>٢) زيادة من المخطوطة : ٥١٦ – ٨٦ .

## ٩

هذه مسائل من سورة الحجرات للشيخ رحمه الله :

( يأيها الذين آمنوا لا تقدّموا بين يدي الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم. يأيها الذين آمنوا لا ترفعو أصواتكم فوق صوت النبي) الآية (١) لما قدم وفد بني تميم قال أبو بكر: يارسول الله أمّر فلاناً وقال عمر بل فلاناً قال ما أردت الا خلافي ، قال ما اردتُه فتجادلا حتى ارتفعت أصواتهما (٢) ففيه مسائل:

الأولى : الأدب مع رسول الله صلى الله عليه وسلم وتعظيم حرمته .

الثانية : إذا كان هذا التعليظ في الشيخين فكيف بعيرهم .

الثالثة : اختلاف كلام المفسرين والمغى واحد ، لكن كل رجل يصف نوعاً من التقدم .

<sup>(</sup>١) قوله تعسالى ( يأيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبيّ ولا تجهروا له بالقوّل كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أعمالكم وأنمّ لا تشعرون) الآية : ٢ .

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري بسنده ، وقد أشار أحدهما بالأقرع بن حابس ، وأشار الآخر بالقعقاع بن معبد ، فتجادلا حتى ارتفعت أصواتهما . . . فنزلت : صحيح البخاري (كتاب التفسير ) باب تفسير سورة الحجرات ، وانظر : فتح الباري ج ٨ ص ٤٥٢ .

الرابعة : الأمر بالتقوى في هذا الموضع .

الخامسة : الاستدلال بالأسماء الحسني على المسألة .

السادسة : مسألة الإحباط وتقريره .

السابعة : وجوب طلب العلم بسبب أن هذا مع كونه سبباً للإحباط لا يفطن له فكيف بما هو أغلظ منه بكثير ؟

الثامنة : قوله : ( وأنّم لا تشعرون ) أي لا تدرون فإذا كان هذا فيمن لا يتعلم والتحرز ، وإن الإنسان لا يتعلم بالجهل في كثير من الأمور .

التاسعة : ما ترجم عليه البخاري(١) بقوله باب خوف المؤمن الخ .

قوله: ( إن الذين يغضُّون أصواتهم عند رسول الله أولتك الذين امتحن قلوبهم للتقوى) الآية(٢) فيه مسائل:

الأولى : ثناء الله على أهل العمل .

الثانية : أن معنى امتحانها هَــَــَـاها ، فقد تبتل بما تكره ويكون نعمة من الله يريد امتحان قلبك للتقوى .

الثالثة: استدل بها على أن من يكف عن المعصية مع منازعة النفس أفضل عن لا يشتهيها .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ــ كتاب الرقاق ــ باب الحوف من الله عزّ وجل.

<sup>(</sup>۲) قوله تعالى : ( إن الذين يغضُّون أصواتهم عند رسول الله أولئك الذين امتحن الله ُقلوبهم للتقوى لهم مغفرة وأجرٌ عظيم ) الآية : ٣ .

الرابعة : وعد الله لأهل هذه الخصلة بالمغفرة والأجر العظيم فيزيل ما يكرهون ويعطيهم ما يحبون .

قوله : ( إن الذين ينادونك من وراء الحجرات ) إلى قوله : ( غفور رحيم)(١) فيه مسائل :

الأولى: فعه لمن أساء الأدب.

الثانية : ذكره أن أكثرهم لا يعقلون مع كونهم من أعقل الناس في ظنهم(٢) .

الثالثة : ذم العجلة ومدح التأني .

الرابعة : رأفة الله ورحمته بالعباد ولو عصوه لختمه الأدب بهذين الاسمن .

( يأبيا الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا )(٢) الآية نزلت في

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إنَّ الذين ينادونك من وراء الحُبجرات أكثرهم لا يعقلون . ولو أنهم صَبَروا حتى تخرج إليهم لكان خيراً لهم والله غفور رحم ) الآتيان : ٤ – ٥ .

<sup>(</sup>٢) روى ابن اسحق في قدوم وفد تميم على النبي صلى الله عليه وسلم ونزول سورة الحجرات أنهم لما دخلوا المسجد نادوا : أن اخرج إلينا يامحمد ، فآك رسول الله صلى الله عليه وسلم من صياحهم ، قال ابن اسحق : وفيهم نزلت الآية ، راجع : سيرة ابن هشام ج ٤ ص ٢٢٢ – ٢٣٣ .

<sup>(</sup>٣) قوله تعسالى ( يأيها الذين آمنوا إن جاءكم فاسق بنبأ فتبينوا أن تصيبوا قوماً بجهالة فتصبحوا على ما فعلم نادمين ) الآية : ٦ .

رجل(١) أخبر النبي صلى الله عليه وسلم عن بعض المسلمين أنهم منعوا الزكاة فهم بغزوهم ، وكان كاذبا ، فيه مسائل :

الأولى : كبر بهتان المسلم عند الله كيف فضح الله(٢) هذا بهذه الفضيحة الباقية إلى يوم القيامة مع كونه من الصحابة .

الثانية : معنى التبين وهو التثبت .

الثالثة : الأمر الذي نزلت فيه الآية وهو أمر المسلمين بعدم العجلة .

الرابعة : ذكر علَّة الحكم وهو الندم إذا أصابوا قوماً بجهالة .

الخامسة : أن الله لم يأمر بتكذيب الفاسق ولكن أمر بالتثبت .

السادسة : استدل بها على أنه إذا عُرف صدقه عمل به لانتفاء العلة .

السابعة : استُدل بها على أن الخبر إذا أتى به أكثر من واحد فليس في الآية الأمر بالتبين فيه .

الثامنة : أن المؤمن يندم إذا تبين له خطؤه .

التاسعة : قتال ما نعى الزكاة كما في آية السيف .

العاشرة : جباية النبي صلى الله عليه وسلم الزكاة ، ولم يجعلها لأهل الأموال .

<sup>(</sup>۱) روى الطبري عن أم سلمة أن رسول الله بعث رجلا في صدقات بني المصطلق ، فتلقوه يعظمون أمر رسول الله صلى الله عليه وسلم ، فحدثه الشيطان أنهم يريدون قتله ، فرجع إلى رسسول الله فأخبره أن بني المصطلق قد منعوا صدقاتهم ، ثم تبين عدم صدقة ، وفيه نزلت الآية ، وهو الوليد ابن عقبة بن أبي معيط . راجع : تفسير الطبري ج ٢٦ص ١٢٣ – ١٢٤ وسيرة ابن هشام ج ٣ ص ٤٣٠ – ٣٤١ .

<sup>(</sup>٢) في س « هذه بهذه » . وفيها في هذا الموضع سقط .

(واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطبعكم في كثير من الأمر لعنتم) إلى قوله : «عليم حكيم »(١) فيه مسائل :

الأولى : كيف أمرهم بالعلم بأنه رسول الله وهم الصحابة فما أجلها من مسألة وأدفحا على مسائل كثيرة .

الثانية : أنه لو يطيعهم في كثير من الأمر جرى ما جرى وهم الصحابة ، ففيها التسليم لأمر الله،ومعرفة أنه(٢)هو المصلحة وتقديم الرأي عليه هو المضرة .

الثالثة : معنى العنت الضيق ، أي رأيكم يجر إلى الضيق عليكم .

الرابعة : أن ما بكم من الحير والصواب فليس ذلك من أنفسكم ؟ ولو و كلم إليها جرى ما جرى فهو الذي حبب إليكم الإيمان وكرة إليكم ضده .

الخامسة : فيه أن الأعمال من الإيمان ففيه الرد على الأشعرية .

السادسة : أن تزيينه في القلوب نوع آخر غير المحبة .

السابعة: أن الكفر نوع والفسوق نوع، والعصيان عام في جميع المعاصى، فمن الكفر شيء لا يُخرج عن الملة كقوله: « سباب المسلم فسوق وقتاله كفر »(٣) ومنه الفسوق بالكبائر ، فعلمت أنَّ ما أطلق عليه الكفر أكبر من المكبائر ولو لم مخرج من الملة.

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : ( واعلموا أن فيكم رسول الله لو يطيعُكم في كثير من الأمر لعنتم ولكن الله حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم وكُرَّه إليكُم الكُفْر والفسوق والعصيان أولئك هم الراشدون . فتضلاً من الله ونعمة والله عليم حكم) الآيتان : ٧ - ٨ .

<sup>(</sup>٢) في س وأنه المصلحة ،

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (إيمان) و(أدب) و (فتن) ومسلم (إيمان) والترمذي (بر) و(إيمان) ، والنسائي (تحريم) وابن ماجه (فتن)=

<sup>—</sup> ۳۰۳ –

الثامنة : قوله : ( أولئك هم الراشدون ) ففيه أمران : أحدهما أن الرشد فعل ما ذكر وترك ما ذكر .

الثانية : أن الرشد من غير حول منهم ولا قوة .

التاسعة : ذكره تعالى أن ذلك فضل منه ونعمة ، فكرر الأمر لأجل كبر المسألة .

العاشرة : الفرق بن الفضل والنعمة .

الحادية عشرة : خمّ الآية بالإسمين الشريفين .

الثانية عشرة : قرنه سبحانه بين العلم والحكمة ، ويوضحه المثل : (ما قرن شيء إلى شيء إلى علم ، وما قرن شيء إلى شيء أقبح من جهل إلى خرق ) .

الثالثة عشرة : أن نتيجة هذا الدلالة على التمسك بالوحي والتحذير من الرأي المخالف ولو من أعلم الناس .

الرابعة عشرة : التنبيه على لطفه بنا وأنه أرحم بنا من أنفسنا .

(وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما) إلى قوله: ( لعلكم ترحمون)(١) .

<sup>=</sup>و(مقدمة)كما رواه أحمد عن سعد أبي وقاص قال:قال رسول الله صلى الله عليه وسلم (قتال المؤمن كفر ، وسبابه فسوق) ولا يحل لمسلم أن يهجــر أخاه فوق ثلاث) المسند ج ١ ص ١٧٦ .

<sup>(</sup>۱) قوله تعسالى : ( وإن طائفتان من المؤمنين اقتتلوا فأصلحوا بينهما فإن بَغَت إحداهما على الأخرى فقاتلوا التي تبغي حتى تفيء إلى أمر الله فإن فاءت فأصلحوا بينهما بالعدل وأقسطوا إن الله بحب المقسطين . إنما المؤمنون إخوة فأصلحوا بين أخويكم واتقوا الله لعلكم ترحمون) الآيتان : ٩ ــ ١٠ ، وهذا آخر ما وجد من تفسير سورة الحجرات للشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله .

## ٩

روى(١) الشيخان عن ابن عباس رضي الله عنهما قال : انطلق النبي صلى الله عليه وسلم في طائفة من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ ، وقد حيل بين الشياطين وبين خبر السماء ، وأرسلت عليهم الشهب ، فرجعت الشياطين إلى قومهم فقالوا مالكم ؟ فقالوا : حيل بيننا وبين خبر السماء وأرسلت علينا الشهب قالوا : ما حال بينكم وبين خبر السماء إلا شيء حدث فاضربوا مشارق الأرض ومغاربها فانظروا ما هذا الذي حال بينكم وبين خبر السماء ، فانصرف أولتك الذين توجهوا نحو تهامة إلى النبي صلى الله عليه وسلم وهو بنخلة(٢) عامدين إلى سوق عكاظ ، وهو يصلي بأصحابه صلاة الفجر فلما سمعوا القرآن استمعوا له فقالوا : هذا والله الذي حال بينكم وبين خبر السماء فهناك حين رجعوا إلى قومهم (فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً) وبين خبر السماء فهناك حين رجعوا إلى قومهم (فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً)

<sup>(</sup>١) سنستعين في الجزء الباقي من التفسير بالمخطوطة ٦٧٣ – ٨٦ بمكتبة الرياض بدخنة ، لأن المخطوطة ٩٦٠ – ٨٦ غير كاملة في هذا الجزء الباقي ، حيث سقط منها تفسير بعض السور مثل (سورة الجن) و (سورة المدثر) . أما المخطوطة ٦٧٣ – ٨٦ فتبدأ من سورة الجن إلى آخر التفسير .

وأما المخطوطة س فهي كاملة في التفسير كله .

<sup>(</sup>٢) موضع بالحجاز قريب من مكة فيه نخل وكروم : معجم البلدان .

 <sup>(</sup>٣) راجع : صحيح البخاري (كتاب التفسير) باب (سورة قلأوحي)
 وصحيح مسلم أيضاً في تفسيرها .

نفر من الجن فقالوا إنا سمعنا قرآناً عجباً . يهدي إلى الرشد فآمنا به ولن نشرك بربنا أحدا )(١) يعني أنهم لما رجعوا إلى قومهم قالوا لهم هذا .

وقوله: (عجباً) أي بليغاً في لفظه ومعناه (أنه استمع) بالفتح لأنه نائب(٢) فاعل أوحى (وإنّا سمعنا) بالكسر لآنه محكي بعد القول ؛ وقوله: (مهدي إلى الرشد) أي إلى الصواب وقيل: إلى التوحيد.

(وأنه تعالى جَدَّرَبَّنَا ما اتخذ صاحبة ولا ولدا)(٣) يقول: تعسالى جل جلاله وعظمته وغناه عن اتخاذ الصاحبة والولد ؛ وذلك أنهم لما سمعوا القرآن فهموا التوحيد وتنبهوا على الخطأ في عدم تنزيه الله عما لا يليق به فاستعظموا ذلك ونزهوه عنه.

وقوله: ( وأنه كان يقول سفيهنا على الله شططاً )(؛) سفيههم إبليس قاله مجاهد ، وقيل هو أو غيره من مردة الجن ، والشطط مجاوزة الحد في الظلم أو غيره .

وقوله: (وأنا ظننا أن لن تقول الإنس والجن على الله كذباً )() يعني أن في ظننا أن أحداً من الثقلين لن يفتري على الله ما ليس بحق فلسنا نصدقهم فيما أضافوا إليه من ذلك (فلما سمعنا) القرآن تبن لنا افتراؤهم.

<sup>(</sup>١) الآيتان : ١ و ٢ من سورة الجن .

<sup>(</sup>٢) في س ( لأنه فاعل ) .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ من سورة الجن .

<sup>(</sup>٤) الآية : ٤ من سورة الجن .

<sup>(</sup>٥) الآية : ٥ من سورة الجن .

(وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً)(١) ومعى هذا أن الرجل من العرب كان إذا أمسى في واد قفر وخاف قال:أعوذ بسيد هذا الوادي من سفهاء قومه ؛ يريد الجن وكبيرهم فلما سمع ذلك الجن استكبروا وقالوا: سُدُنا الجن والإنس ؛ فذلك الرهق ، والرهق في كلام العرب غشيان المحارم .

(وأنهم ظنَّنُوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً )(٢) قيل: إنه بما حكى الله عن الجن أي أن الإنس ظنوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ، وقيل من كلام الله .

والضمير في ( وأنهم ظنوا ) للجن ، والحطاب في( ظننتم ) للإنس .

(وأنا لمسنا السماء فوجدناها ملئت حرساً شديداً وشهباً . وأنا كنا نقعد منها مقاعد السمع فمن يستمع الآن بجد له شهابا رصداً (٣) يؤخد من قوله: (ملئت حرساً شديداً وشهباً) أن الحادث الملأ والكثرة وكذلك (مقاعد ) أي كنا نجد بعض المقاعد خالية من الحرس ، والآن ملئت المقاعد كلها ، ومعنى هذا أنهم يذكرون سبب ضربهم في البلاد حتى عثروا على رسول الله صلى الله عليه وسلم فعلموا أن الله أراد بهم رشدا (١) .

<sup>(</sup>١) الآية : ٦.

<sup>(</sup>٢) الآبة : ٧ .

<sup>(</sup>٣) الآيتان : ٨ - ٩ .

<sup>(</sup>٤) قوله تعالى : ( وأنا لا ندري أشرٌّ أريد بمن في الأرض أم أراد بهم ربتُهم رشداً ) الآية : ١٠ .

(وأنا مناً الصالحون ومناً دون ذلك كناً طرائيق قيد داً)(١) يقولون: منا الصالحون ، ومنا قوم دون ذلك الآية ، والقدة من قد كالقطعة من قطع ، وُصفت الطرائق بذلك لدلالتها على التقطع والتفرق ، قال الحسن : أمثالكم فمنهم قدرية ومرجئة ورافضة .

قال ابن كيسان(٢): لكل فرقة هوى كأهواء الناس.

( وأنا ظننا أن لن نعجز الله في الأرض ولن نعجزه هربا )(٣) الظن هنا بمعنى اليقين ، وهذه صفة أحوال الجن وعقائدهم منهم أخيار وأشرار ، وأنهم يعتقدون أن الله عزيز غالب لا يفوته مطلب ولا ينجى عنه مهسوب .

(وأن لما سمعنا الهدى آمنًا به فمن يؤمن بربه فلا نخاف بَخْساً ولا رهكاً)(٤) يقولون : لما سسمعنا القرآن آمنا به ، وهذا يدل على أن

<sup>(</sup>١) الآية : ١١ .

<sup>(</sup>۲) يبدو أنه ابن كيسان أبو الحسن محمد بن أحمد عالم العربية البغدادي تلميذ المبرد و ثعلب ، وهو صاحب كتاب (معاني القرآن) وكتاب (غريب الحديث) (والمهذب في النحسو) ت ٢٩٩ هـ ، راجع : شذرات الذهب ج ٢ ص ٢٣٢ ، وإن كان هناك أيضاً صالح بن كيسان المدني مؤدب أبناء عمر بن عبد العزيز الذي كان من فقهاء المدينة الجامعين بين الحديث والفقه ، وهو أحد الثقات في رواية الحديث ت ١٤٠ هـ ، راجع : تهذيب التهذيب ج ٤ ص ٣٩٩ ، لكن الأول هو الأظهر أنه هو المقصود ؟ لأنه لغوي مفسر " للقرآن صاحب كتاب فيه ، والتفسير المنقول عنه هنا أقرب إلى التفسير المنقول عنه هنا أقرب إلى التفسير المنوى .

<sup>(</sup>٣) الآية : ١٢ .

<sup>(</sup>٤) الآية : ١٣ .

الإيمان بالله هو والإيمان بالقرآن متلازمان ، والبخس أن يُبخس من حسناته ، والرهق أن يُتحمل عليه ذنب غيره .

(وأنا منا المسلمون ومنّا القاسطون فمن أسلم فأولئك تحرّوا رشداً. وأما القاسطون فكانوا لجهنم حَطَبًا )(١) . القاسطون : الكافرون يقال : قسط فهو قاسط إذا على ؛ وروى أن الحجاج قال لسعيد(٢) بن جبير : ما تقول في ؟ قال : قاسط عادل . فقال القوم : ما أحسن ما قال ، قال الحجاج : يا جهلة إنه سماني ظالماً مشركاً ؛ وتلا هذه الآية : وقوله : (ثم الذين كفروا بربهم يعدلون )(٣) .

(وأن لو استقاموا على الطريقة الأسقيناهم ماء عَدَاقاً. لنفتنهم فيه ومن يعرض عن ذكر ربه يسلكه عداباً صَعَلاً )(1) يقول لو استقاموا على طريقة الإسلام لوسعنا عليهم في الدنيا ، وذكر الماء الغدق وهو الكثير الآنه سبب لسعة الرزق (لنفتنهم فيه) أي لنختبرهم كيف شكرهم .

قال الحسن : والله إن كان أصحاب محمد لكذلك كانوا سامعين لله مطيعين لله فلما فتحت كنوز كسرى وقيصر وثبوا على إمامهم وقتلوه ، وأخرج ابن جريو عن عمر (حيث كان الماء كان المال ، وحيث ماكان المال كانت الفتنة ) .

وقوله: ( يسلكه عذاباً صَمَلاً ) قال ابن عباس: شاقاً ، وأصله أن الصعود فيه مشقة على الإنسان.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٤ – ١٥ .

<sup>(</sup>٢) أعلم التابعين ، أخذ العلم عن ابن عباس وابن عمر ، قتله الحجاج بواسط عام ٩٥ ه .

<sup>(</sup>٣) الآية الأولىمن سورة الأنعام. (٤) الآيتان: ١٦-١٧من سورة الجن.

(وأن المساجد لله فلا تدعوا مع الله أحداً)(١) قال قتادة : كان اليهود والنصارى إذا دخلوا بيعهم وكنائسهم أشركوا بالله فأمرنا أن نخلص لله الدعوة إذا دخلنا المساجد ، وقيل(٢) : المساجد أعضاء السجود السبعة .

(وأنه لمّا قام عبد الله يدعوه كادوا يكونون عليه لِبَدآ)(٣) معناه : قام عبد الله يعبده كادوا يزدحمون عليه متراكمين تعجباً مما رأوا من عبادته ، وإعجاباً بما تلا من القرآن لأنهم رأوا منه ما لم يروا مثله ، وعبادة عبد الله ليس بأمر مستبعد عن العقل ، ولا مستنكر حتى يكونوا عليه لبداً ، وقيل : لمّا قام عبد الله وحده مخالفاً للمشركين كادوا لتظاهرهم على عدوانه يزدحمون عليه متراكمين .

وعن قتادة قال : لمّا قام عبد الله للدعوة تلبدت الإنس والجن وتظاهروا عليه ليبطلوا الحق الذي جاءهم به ويطفئوا نور الله إلا أن يتم هذا الآمر وينصره على من ناوأه .

(قل إنما أدعو ربي ولا أشرك به أحداً )(؛) أي قال للمتظاهرين عليه : ( إنما أدعو ربي ) أي ما أتيتكم بأمر منكر ، ولا مايوجب إطباقكم على عداوتي إنما التعجب عمن يدعو غير الله ، وبجعل له شريكاً .

(قل إني لا أملك لكم ضرًّا ولا رَشَدًا )(°) المعنى : لا أستطيع أن أضركم أو أن أنفعكم إنمــــا الضار النافع الله عز وجل .

<sup>(</sup>١) الآية : ١٨ .

<sup>(</sup>۲) هنا نقص في س

<sup>(</sup>٣) الآية : ١٩ .

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) الآية : ٢١ .

(قل إني لن بجرني من الله أحد ولن أجد من دونه متلحداً (١) ومعنى الاستثناء قبل إنه من لا أملك (أي لا أملك إلا بلاغاً (٢) من الله ) وقل إني لن بجرني : جملة معرضة لتأكيد نفي الاستطاعة عن نفسه على معنى أن الله إن أراد به سوءاً من مرض أو موت أو غيرهما لم يصح أن يجيره منه أحد أو بجد من دونه ملاذاً يأوي إليه ، والملتحد الملتجاً وقيل : (بلاغاً) بدلا من (ملتحدا) أي لن أجد من دونه منشجى إلا أن أبلغ ما أرسلني به.

(حتى إذا رأوا ما يوعدون فسيعلمون من أضعفُ ناصراً وأقلُ عدداً . قل إن أدري أقريب ما توعدون أم يجعل له ربي أمداً )(٢) كان الكفار يستضعفونه ويستقلون أتباعه ؛ وتغرُّهم قوتهم وكثرتهم حتى إذا رأوا ما يوعدون علموا كيف الحسال فقال المشركون : متى (١) يكون هسذا الموعود ؟ إنكاراً له فقال : قل إنه كائن لا ريب فيه ، وأما وقته فلا أدري متى يكون لأن الله لم يبينه لما له فيه (٥) من الحكمة .

(ليعْلُمَ أَنْ قَدْ أَبْلِغُوا رَسَالَاتِ رَبُّهُمْ وَأَحَاطُ بِمَا لَدِّيهِمْ وَأَحْصَى كُلُّ

<sup>(</sup>١) الآية : ٢٢ .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( إلا بلاغاً من الله ورسالاته ومن يعص ِ الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً ) الآية : ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الآيتان : ٢٤ \_ ٢٥ .

<sup>(</sup>٤) في س دمني هذا ۽ .

<sup>(°)</sup> قوله تعالى : ( عالمُ الغيب فلا يُظهر على غيبه أحداً . إلا من ارتضى من رسول ٍ فإنه يسلُك من بين يديه ومن خلفه رصداً ) الآيتان : ٢٧ ـ ٢٧ .

شيء عدداً)(١) أي ليعلم الله أن الأنبياء بلّغوا الرسالات كقوله: (حتى نعلم المجاهدين منكم)(٢) (وأحاط بما لديهم) بما عند الرسل من الحكم والشرائع (وأحصى كل شيء عدداً) من القطر والرمل وورق الأشجار وغير ذلك فكيف لا يحيط بما عند الرسل من وحيه ؟ والله أعلم.

وقال أيضاً الشيخ محمد رحمه الله تعالى على قوله تعالى : (وأنَّ المساجد لله فلا تدعُوا مع الله أحداً)(٢) وبعد فهذه عشر درجات :

الأولى : تصديق القلب أن دعوة غير الله باطلة ، وقد خالف فيها من خالف .

الثانية : أنها منكرُ بجب فيها البغض ؛ وقد خالف فيها من محالف .

الثالثة : أنها من الكبائر والعظائم المستحقة للمقت والمفارقة ، وقد محالف فيها من خالف .

الرابعة : أن هذا هو الشرك بالله الذي لا يغفره ، وقد خالف فيها من خالف .

الخامسة : أن المسلم إذا اعتقده أو دان به كفر . وقد خالف فيها من خالف .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ وهي الآية الأخبرة في سورة الجن .

<sup>(</sup>٢) سورة محمد : الآية : ٣١ ونصها (ولنبلونكم حتى نعلم المجاهدين منكم والصابرين ونبـُلوَ أخباركم) .

 <sup>(</sup>٣) الآية : ١٨ من سورة الجن ، وقد سبق كلام في تفسيرها ، وهذا إضافة إليه .

السادسة : أن المسلم الصادق إذا تكلم به هازلا أو خائفاً أو طامعاً كفر بذلك ، وأنى ينزل القلب هذه الدرجات ويصدقه بها .

السابعة : أنك تعمل معه عملك مع الكفار من عداوة الآب والإبن وغير ذلك .

الثامنة : أن هذا معنى لا إله إلا الله ، والإله المألوه والإلهية عمـــل من الأعمال ، وكونه منفياً عن غير الله ترك من التروك .

التاسعة : القتال على ذلك حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله .

العاشرة: أن الفاعل للدعوة لغير الله لا تقبل منه الجزية كما تقبل من اليهود، ولا تنكح نساؤهم كما تنكح نساء اليهود لأنه أغلظ من اليهود كفراً. وكل درجة من هذه الدرجات إذا نزلتها تخليف عنك بعض من كان معك والله أعلم.

# سُولُولُولِ الْمُرْتِينِ

وأما قوله : ﴿ يَأْيِهَا (١) المَدَثَرِ ﴾ الآيات ففيه مسائل :

الأولى : الدعوة إلى الله لا يقتصر على نفسه .

الثانية: خطابه بالمدثر.

الثالثة : أن الداعي يبدأ بنفسه فيصلح عيوبها .

الرابعة : تعظيم الله سبحانه علماً وعملاً .

الخامسة : هجران الوجز .

السادسة : قوله : ( ولا تمنن تستكثر ) .

السابعة : قوله : (ولربك فاصبر ) فأمره بالطريق إلى القوة على ما تقدم فهو الصبر خالصاً .

ففيها آداب الداعي لأن الخلل يدخل على رؤساء الدين من ترك هذه الوصايا أو بعضها : ففيها الحرص على الدنيا فنهى عنه بقوله : (ولا تمنن تستكثر).

ومنها علم الجحد فنبه عليه بقوله : (يا أنها المدثر ) .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( يا أيها المدشر . قم فأنذر . وربتك فكبشر . وثيابك فطهشر . والرَّجْزَ فاهجرْ . ولا تمنُن تستكثر . ولربك فاصبر )الآيات ١ –٧ .

ومنها رؤية الناس فيه العيوب المنفرة لهم عن الدين كما هو الواقع . ومنها التقصير في تعظيم العلم الذي هو من التقصير في تعظيم الله . ومنها عدم الصبر على مشاق الدعوة .

ومنها عدم الإخلاص .

ومنها عدم هجران الرُّجْز والتقصير في ذلك وهو من أضرها على الناس ، وهو من تطهير الثياب لكن أفردت بالذكر كنظائره .

فأول : (اقرأ) فيه الأمر بطلب العلم ، وأول (المدثر) فيه الأمر بالعمل به .

الثانية : أول إقرأ فيه معرفة الله وأول المدثر فيه الآدب معه .

الثالثة : أول ( اقرأ ) فيه الاستعانة ، وأول ( المدثر ) فيه الصبر .

الرابعة : أول (اقرأ) فيه إخلاص الاستعانة ، وأول (المدثر) فيه العبادة .

الخامسة : أول اقرأ فيه الاستعانة وأول المدثر فيه العبادة .

السادسة : أول إقرأ فيه فضله عليك وأول المدثر فيه حقه عليك .

السابعة : أول اقرأ فيه أدب المتعلم وأول المدثر فيه أدب العاليم .

الثامنة : أول إقرأ فيه معرفة الله ومعرفة النفس وأول المدثو فيسه الأمر والنهي(١) .

التاسعة : أول إقرأ فيه معرفتك بنفسك وبربك ، وأول المدثر فيه العمل المختص والمتعدي .

<sup>(</sup>١) في المخطوطة س في هذا الموضع سقط .

العاشرة : أول إقرأ فيه أصل الأسماء والصفات وهما العلم والقدرة ، وأول المدثر فيه أصل الأمر والنهي وهو الأمر بالتوحيد والنهي عن الشرك .

الحادية عشرة : في أول اقرأ ذكر القلم الذي لا يستقيم العلم إلا به ، وأول المدثر فيه ذكر الصبر الذي لا يستقم العمل إلا به .

الثانية عشرة : في أول إقرأ ذكر التوكل وأنسه يفتح المغلق ، وأول المدثر فيه الصبر الذي يفتحه .

الثالثة عشرة : في أول إقرأ العمل المختص ، وأول المدثر فيه العمل المتعـــدِّي .

الرابعة عشرة : في إقرأ ست مسائل من الخبر ، وأول المدثر ست مسائل من الإنساء .

الحامسة عشرة : في أول إقرأ ذكر بدء الخلق ، وأول المسلمار ذكر الحكمة فيسه .

السادسة عشرة: في أول اقرأ ذكر أصل الإنسان ، وأول المدثر فيه كماله.

السابعة عشرة : في أول إقرأ الربوبية العسامة ، وأول المدثر الربوبية الخاصة .

الثامنة عشرة : في أول اقرأ شاهد لقوله : « اعقلها واتكل ١٠٥٥) وفي أول المدثر الصبر الذي هو من الإعان بمنزلة الرأس من الجسد .

التاسعة عشرة : في أول اقرأ ابتداء النبوة وأول المدثر ابتداء الرسالة . العشرون : في السورتين شاهد لقوله : « العلم قبل القول والعمل »(٢)

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (قيامه) .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (كتاب العلم) باب العلم قبل القول والعمل لقول الله تعالى (فاعلم أنّه لا إله إلا الله واستغفر للنبك) سورة محمد الآية ١٩ ، فبدأ بالعلم ، وأن العلماء هم ورثة الأنبياء .



# العنائلة العناق

قال الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى: هذه مسائل مستنبطة من سورة اقرأ(١) .

الأولى : الأمر بالقراءة .

الثانية : الحمع بين التوكل والسبب ،خلافاً لغلاة المتفقهة وغلاة المتصوّفة.

الثالثة : السر الذي في الإضافة في قوله : ( بسم ربك ) المقتضي للتوكل .

الرابعة : وصفه سبحانه بالخلُّق الذي هو أظهر آياته .

الخامسة : ذكر خلقه للإنسان خاصة .

السادسة : كونه من علق .

السابعة : تكرير الأمر بالقراءة .

الثامنة : الوصف بأنه الأكرم .

التاسعة : ذكر التعليم بالقلم الذي هو في المرتبة الرابعة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى (اقرأ باسم ربِّك الذي خلق . خلق الإنسان من علَق . اقرأ وربَّك الأكرم . الذي علم بالقلم . علّم الإنسان ما لم يعلم ) الآيات : ١ - ٥ .

العاشرة : تعلم الإنسان محاصة ما لم يعلم .

الحادية عشرة: أن الذكر بالقلب(١) واللسان أفضل من الذكر بالقلب وحسده .

الثانية عشرة : الحث على التواضع لقوله : (من عَلَق) .

الثالثة عشرة: فيه معنى: اعرف نفسك تعرف ربك.

الرابعة عشرة : معنى أن العلم والإيمان مكانهما من ابتغاهما وجدهما إلى يوم القيامة .

الخامسة عشرة : رجاء فضله لأجل ما تقدم من فضله .

السادسة عشرة : لصفاته لكونه الأكرم .

السابعة عشرة : الجمع بن الخلق والتعلم .

الثامنة عشرة : الدلالة على التوحيد .

التاسعة عشرة: الدلالة على النبوة.

العشرون : الرد على الجهمية .

الحادية والعشرون : أن الاستحالة تطهـــر .

الثانية والعشرون : الرد على القدرية .

الثالثة والعشرون : الود على الحبرية .

الرابعة والعشرون: أن العبرة بكمال النهاية لا بنقص البداية .

الخامسة والعشرون : ذكر شرف العلم .

<sup>(</sup>١) في س و بالقلم ، .

#### وأما آخرها (١) ففيه مسائل :

الأولى : أن الغني من أسباب الطغيان .

الثانية : أنه ينشأ عن رؤية الغيني لا عن الغني .

الثالثة : التنبيه على الفرق بين طلب العلم وطلب المال .

الرابعة : أن هذا وصف للإنسان ، فإن خرج عن طبعه فيفضل الله وبرحمته .

الخامسة : الإيمان باليوم الآخر .

السادسة : الوعظ بذلك اليوم عن الطغيان .

السابعة : تسلية المطغى عليه بذلك .

الثامنة : كونه إلى رب محمد ففيه الجزاء على الأعمال .

التاسعة : تقرير الشرع بالعقل لقوله : (أرأيت) .

العاشرة : كون ذلك النهي من آثار الطغيان .

الحادية عشرة : تقرير ذلك بتصوير الحادثة أنها نهي عبد صلى لربه .

الثانية عشرة : التوقف عما لا يعلم العبد وإلا فلا يلوم إلا نفسه .

الثالثة عشرة : أن ذلك عام فيمن تنكر عليه فيما يفعله وفيما يأمر به غره .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى (كلا إن الإنسان ليطغى . أن وآه استغنى . إن الى ربك الربك الربعى . أوأيت الذي ينهى . عبداً إذا صلى . أوأيت إن كان على الهُدتى . أو أمر بالتقوى . أو أيت إن كذّب وتولتى . ألم يعلم بأن الله يرى . كلا لم ينته لنسفعاً بالناصية . ناصية كاذبة خاطئة . فليدع نادية أ . سيدع الزبانية . كلا لا تطعه واسجد واقترب الآيات : ٢ - ١٩ .

الرابعة عشرة : الاستدلال على الناهي واستجهاله بقوله : ( ألم يعلم بأن الله يرى ) .

الخامسة عشرة : الاستدلال بالقاعدة الكلية على المسائل الجزئية .

السادسة عشرة : أن العلم بذلك ليس هو الإقرار .

السابعة عشرة : أن العلم بالأسماء والصفات أصل العلوم .

الثامنة عشرة : الدلالة على التوحيد .

التاسعة عشرة : الدلالة على النبوة .

العشرون : أن السورة فيها ذكر الإيمان بالأصول الخمسة .

الحادية والعشرون : كون العقوبة قد تُعجَّل في الدنيا .

الثانية والعشرون : ما يرجو ُ المحق من نصر الله للضعفاء على الأقوياء .

الثالثة والعشرون : أن المال والقوة قد يكون سبباً لشر الدنيا والآخرة .

الرابعة والعشرون: إن بعض أعداء الله قد يُكشَفُ له فيرى بعينه من الآيات مالا يراه المؤمن كالسامري(١).

الخامسة والعشرون : الجمع بين قوله : (كاذبة خاطئة ) فوصفه بفساد القول والعمل .

<sup>(</sup>۱) إشارة إلى قوله تعالى: (قال: فما خطَّبُكَ ياسامريُّ ؟ قال: بَصُرْت بما لم يَبْصُرُ وا به فقبَضَتُ قبضة من أثر الرسول فنبذ تُها وكذلك سَوَّلَت لي نفسي ) بعد قوله تعالى: (قال: فإنّا قد فتنّا قومك من بعدك وأضلهم السامريُّ ) وقوله (... فكذلك ألقى السامريُّ . فأخرج لهم عجلاً جسَداً له خُوارٌ فقالوا: هذا إلهكم وإله موسى .. ) الآيات : ١٥٥ من سورة طه .

والشاهد في كلام المصنف قول السامريُّ ( بُصرْتُ بما لم يبصروا به ) = .

السادسة والعشرون : أنه لو دعا ناديه أو دنا من النبي صلى الله عليه وسلم لعوجل ، ولكن دُفع عنه ذلك لكونه ترك ما في نفسه .

السابعة والعشرون : النهى عن طاعة مثل هذا .

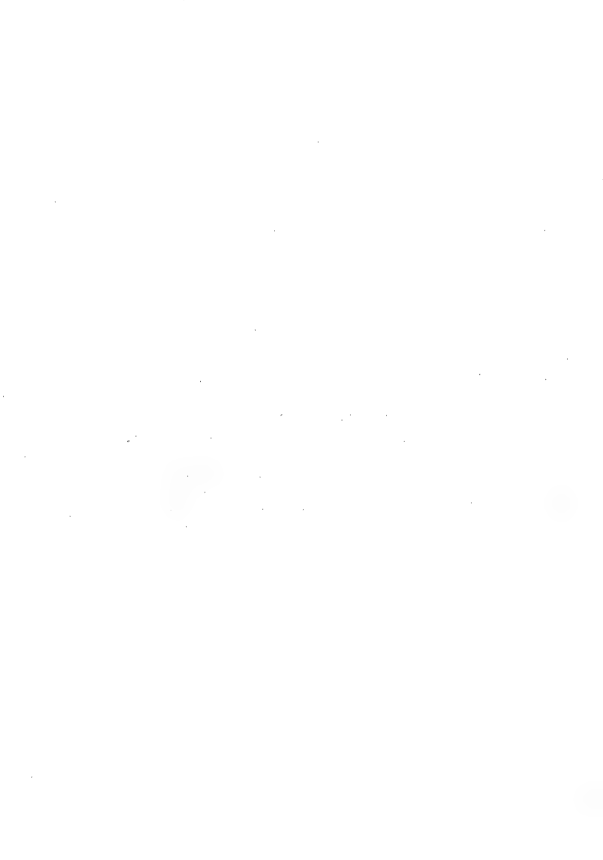
الثامنة والعشرون : أنه ختمها بالسجود الذي هو أشرف أفعال الصلاة، وافتتحها بالقراءة التي هي أشرف أقوالهــــا .

التاسعة والعشرون : الأمر بالاقتراب من الله ففيه معنى «أقرب ما يكون العبد من ربه(١) وهو ساجد » .

الثلاثون : تسلية المحق إذا سُلِّط عليه مثل هذا ، وأمره بالصلاة .

<sup>=</sup> وراجع تفسير هذه الآيات في كتب التفسير الموسّعة . فقد روى أن السامري قبض قبضة من تراب أثر حافر فرس جبريل عليه السلام ، فألقاها في صورة العجل المصاغ .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (كتاب الصلاة ) ، والنسائي (مواقيت ) ، والترمذي ( دعوات ) ، كما رواه أحمد عن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال ( أقرب ما يكون العبد من ربه وهو ساجد ، فأكثروا الدعاء ) المسند ج ٢ ص ٤٢١ .



# بَفِيْتُ إِيانِهِ الْبِيُورِ الْفِصَالَةُ الْمُعَالِمُ الْفِصَالَةُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلْمُ الْمُعِلِمُ الْمِعِمِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعِلَمُ الْمُعِلِمِ الْمُعِمِلِمُ الْمُعِلِمُ لِمِلْمُ الْمُعِلْمُ لِمِلْمُ لِمِلْمِي الْمُعِلِمُ لِمِي

ومن اقرأ إلى آخره :

الأولى: أن قريشاً (١) صريح آل إبراهيم ، وأيضاً ولاة البيت الحرام وأيضاً حُصُّوا بنعم مثل الرحلتين ودفع القيل .

وأما أهل الكتاب فأهل العلم وذرية الأنبياء وجرى من الكل على رسالة الله ما جرى .

الثانية : أن هذين(٢) الرئيسين أبي هب وأبي جهل ذكر عتهما ما ذكر .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( لإيلاف قريش . إيلافهم رحلة الشتاء والصيف : فليعبدوا رب هذا البيت الذي أطعمهم من جوع وآمنهم من خوف ) سووة قريش .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين منفكن حتى تأتيهم البيئة . رسول من الله يتلو صحفاً مطهرة . فيها كتب قيمة . وما تفرق الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءمهم البيئة . وما أمروا الا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ويقيموا الصلاة ويؤتوا الزكاة وذلك دين القيمة . إن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين في نار جهم خالدين فيها أولئك هم شر البرية . إن اللين آمنوا وعملوا الصالحات أولئك هم خر البرية . جزاؤهم عند ربهم جنات عدن تجري من تحتها الأمهار خالدين فيها أبداً رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشى ربه ) . الانهار خالدين فيها أبداً رضى الله عنهم ورضوا عنه ذلك لمن خشى ربه ) . سورة البيئة .

الثالثة: أن أهل الكتاب لم يتفرقوا إلا من بعد ما جاءهم العلم بغياً بينهــــم .

الرابعة : أنهم لم يؤمروا إلا بمـــا تعرفه العقول ، وبما ينبغي للعاقل أن يلتزمه ولا ينبغى به بدلا لحسنه وسهولته .

الخامسة : أن الذي استدلوا به من أشق الأشياء وأكثرها عذاباً ؛ وينبغي المعاقل البعد عنه لقبحه وصعوبته .

السادسة : أن مع مسهولة الذي تركوا وحسنه وقبح الذي انتقلوا إليه ومشقته أشربوه في قلوبهم فلم ينتقلوا عنه إلا بعد كذا وكذا .

السابعة : أنه سبحانه توعد بالنار الذين كفروا من أهل الكتاب ومن العامة وقدم أهل الكتاب في الذكر .

الثامنة : أن العامة أشربوا حبّ دينهم وصبروا على المشقة فيد مع أنهم لا يعرفون جنة ولا نارا وهذا من العجائب .

التاسعة : التنبيه على كبر النعمة بإنزال الكتاب بذكر(١) اللسيلة التي أنزل فيها .

العاشرة : أن له مسبحانه خصائص من الأزمنة كما له من الأمكنة .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى ( إنا أنزلناه في ليلة القدّر . وما أدراك ما ليلةُ القدر . ليلة القدّر خير من ألف شهر . تَنَزَّلُ الملائكة والروحُ فيها بإذن ربهم من كل أمرٍ . سلامٌ هي حتى مطلع الفجر ) سورة القدر .

وينبغي أن نلاحظ أنّ المؤلف رحمه الله بعد أن يستنبط بعض المسائل من بعض السور فإنه قد يعود بعد ذلك مرة أخرى إلى استنباط فوائد أخرى منها في موضع آخر .

الحادية عشرة : أن الأعمال تتضاعف وإن تساوت في الظاهر بمــا يَــا للهُ عن الوصف .

الثانية عشرة : عطف الروح على الملائكة .

الثالثة عشرة : أن خشية الله جامعة للدين كله .

الرابعة عشرة : النص على العبادة بالإخلاص .

الخامسة عشرة : ذكر الحنفاء .

السادسة عشرة : عطف العبادتين على ذلك .

السابعة عشرة: نصّه أنه دين القيّمة.

الثامنة عشرة : بيسان أن من ساء عمله شر من الجعثلان(١) ولو علم .

التاسعة عشرة : كون الضد خبر البرية .

العشرون : الآية الجامعة الفاذة .

الحادية والعشرون : ذكر شيء من تفاصيل القيمة من شهادة الأرض وغــــير ذلك .

الثانية والعشرون(٢) : معاملة الإنسان ربه لقوله : ( لكنود ) .

الثالثة والعشرون : كونه شاهداً بذلك .

<sup>(</sup>۱) الجُعَل : « دابة سوداء من دواب الأرض ، وجمعه جِعُلان » لسان العرب .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (والعاديات ضَبْحاً . فالموريات قدْحاً . فالمغيرات صُبْحاً . فالموريات قدْحاً . فالمغيرات صُبْحاً . فاثرن به نقْعاً . فوسطن به جمعاً . إن الإنسان لربه لكنود . وإنه على ذلك لشهيد . وإنه لحبّ الحير لشديد . أفلا يعلم إذا بعثر ما في القبور وحُصِّل ما في الصدور إن ربهم بهم يومئذ لحبير ) سورة العاديات .

الرابعة والعشرون : نعته بشدة حب المال .

الخامسة والعشرون : ما فيها من ذكر الحساب والحوض والميزان ورؤية النار في الموقف .

السادسة والعشرون: إخلاص(١) الصلاة.

السابعة والعشرون : إخلاص النسحر .

الثامنة والعشرون : الأمر بحتم العمـــل بالتسبيح والاستغفار .

التاسعة والعشرون : الأمر بالتصريح للكفار بالبراءة (٢) من معبوديهم .

الثلاثون : التصريح لهم ببراءتهم من عبادة الله .

الحادية والثلاثون : التصريح لهم بالبراءة من معبوديهم .

الثانية والثلاثون : التصريح لهم بالرضا بالله وبالإسلام ديناً ومحمد نبياً .

الثالثة والثلاثون : بيان العقيدة السلفية .

الرابعة والثلاثون : البراءة من عقيدة المتكلمين .

الخامسة والثلالون : الأمر بالاستعافة مما ذكر في سورة القلق(٣) .

السادسة والثلاثون : الأمر بالاستعافة من الشيطان .

<sup>(</sup>۱) قوله تعالى : ( إنا أعطيناك الكوثر . فصل ً لربتك وانحر ، إن شانتك هو الأبتر ) سورة الكوثر .

<sup>(</sup>٧) قوله تعالى : ( قل : يا أيها الكافرون . لا أعبدُ ما تعبدون . ولا أنتم عابدون ما أعبد . ولا أنتم عابدون ما أعبد . لكم دينكم ولى دين ) سورة الكافرون .

<sup>(</sup>٣) سيأتي تفسرها .

السابعة والثلاثون : العنبيه على شدة الحاجة إلى ذلك لىكونه أفرد له سورة وختم بها المصحف .

التاسعة والثلاثون : النهي عن الهمز (١) واللمز .

الأربعون : النهي عن الاغترار بالمال .

الحادية والأربعون : النهي(٢) عن دعّ اليتم .

الثانية والأربعون : النهي عن عدم الحض على طعام المسكين .

الثالثة والأربعون : النهي عن السهو عن الصلاة .

الرابعة والأربعون : النهي عن الرياء .

الخامسة والأربعون : النهي عن البخل .

السادسة والأربعون : النهي عن شنآنه صلى الله عليه وسلم .

السابعة والأربعون: الاعتبار بأبي لهب في كون المال والولد وشرف البيت والسيادة يُعطاه من هو من أكفر الناس.

الثامنة والأربعون : النهي عن حمل الحطب.

التاسعة والأربعون : النهي عن النميمة .

الخمسون : النهي عن(٣) الحسد .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (ويثل لكل هُمَزَة لُمَزة . الذي جمع مالاً وعَدَّده . محسَبُ أن ماله أخلده . كلا لينبد أن في الحُطَمة . وما أدراك ما الحُطمة . نارُ الله الموقدة . التي تطلع على الأفئدة . إنها عليهم مؤصدة . في عَمَد ممددة) سورة الهمزة .

<sup>(</sup>٢) قوله تعالى : ( أرأيت الذي يكذّبُ بالدين . فذلك الذي يتدُعُ اليتم . ولا يحضُ على طعام المسكين . فويلُ المصلين . الذين هم عن صلاتهم ساهون . الذين هم يراءون . ويمنعون الماعون ) سورة الماعون .

<sup>(</sup>٣) سيأتي تفسير سورتي (الفلق) و(الناس).

الحادية والخمسون : النهى عن النفث في العقد .

الثانية والخمسون : النهي عن الوسوسة في صدور الناس .

الثالثة والخمسون : الإخبار (١) برؤية الجحيم ثم رؤيتها .

الرابعة والخمسون : السؤال عن النعم .

الخامسة والخمسون : حسران(٢) الإنسسان إلا المستثنى ، وفيها ذكر النار ذات اللهب وصليها واطلاعها على الأفئدة وكونها مؤصدة .

وفيها من الأعمال الممدوحة : الإيمان والعمل الصالح والتواصي بالحق والتواصي بالحق .

وفيها أن النعم إذا كانت خاصة فلها شكر خاص ، والحث على الاعتبار بأيام الله بقصة الفيل .

وفيها من القصص قصة الفيل والرحلتين .

وقصة أي لهب وقصة سحر(٣) اليهود .

وفيها من الوعظ العجب العجاب ؛ وأما أدلة التوحيد ففي مواضع وأما أدلة النبوة ففي مواضع .

<sup>(</sup>١) قوله تعالى : (ألههاكم التكاثر . حتى زرتم المقابر . كلا سوف تعلمون . ثم كلا سوف تعلمون . كلا لو تعلمون علم اليقين . لتروُن الجحيم. ثم لترونها عين اليقين . ثم لتسألن عن النعم ) سورة التكاثر .

 <sup>(</sup>٢) قوله تعالى : (والعصر . إن الإنسان لفي خُسْر . إلا الذين آمنوا
 وعملوا الصالحات وتواصوا بالحق وتواصوا بالصير) سورة العصر .

<sup>(</sup>۳) في صحيح البخارى (بدء الخلق) و (طب) و (أدب) و (دعوات) وصحيح مسلم ( سلام) وابن ماجة (طب) وأحمد في مسنده جـ ٦ص ٥٧

# فَصِينِهِ فَالْمُ الْمُعْمِدُ وَلِي مِنْ الْمُؤْمِدُ الْمُعْمِدُ الْمُؤْمِدُ الْمُؤْمِ لِلْمُؤْمِ لِلْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُومِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ

وقال الشيخ محمد رحمه الله تعالى : قصة سبب نزول ( تبت) إلى آخرها فيها مسائل(١) :

الأولى : ما فيها من دلائل الإلهية .

الثانية : ما فيها من دلائل النبوة .

الثالثة : ما فيها من فضائل الرسول صلى الله عليه وسلم وقوله الحق الذي لا يقدر غيره يقوله .

الرابعة : أن هذا هو العقل والصواب أعني صعود الجبل والصياح في هذه المسألة ولو عدًّه أكبر الناس سفها بل جنوناً .

الخامسة : شدة الخطر العظيم فيمن عدل من فعل ذلك .

السادسة : لعـــل الكلمة التي لا يلقي لها بالاً يكتب الله له بها سخطه إلى يوم يلقاه ، ولعله يعتقدها نصيحة أو صلة رحم .

<sup>(</sup>١) روى في سبب نزولها أنه لما جهر النبي صلى الله عليه وسلم بالدعوة ودعا قومه فقال : إني نذير لكم بين يدي عذاب شديد ، فقال عمه أبولهب : تَبًا لك ! ألهذا دعوتنا ؟ ! فنزلت .

صحيح البخاري (كتاب التفسير ) ، باب تفسير سورة تبت يدا أبي لهب.

السابعة : مراقبة العواقب في إعطاء الله نعم الدنيا من المسال والولد والبيت الرفيع والرياسة .

الثامنة: تعظيم أمر النميمة.

التاسعة : أن الولد من الكسب ، ففيه دليل على أن أطيب ما أكلتم من كسبكم وأن أولادكم من كسبكم (١) .

<sup>(</sup>١) الجملة الأخيرة زيادة من س.

# ١

وقال أيضاً رحمه الله تعالى تفسير سورة الإخلاص عن عبد الله بن(١) حبيب قال : خرجنا في ليلة ممطرة وظلمة فطلبت النبي صلى الله عليه وسلم ليصلي لنا فأدركناه فقال : قل فلم أقل شيئاً قال : قلتُ يا رسول الله ما أقول؟ قال : (قل هو الله أحد) المعوذتين حين تمسي وحين تصبح ثلاث مرات الكفيك من كل شيء » ، قال الترمذي(١) حديث حسن صحيح .

والأحد الذي لا نظير له ، والصمد الذي تصمد الخلائق كلها إليه في جميع الحاجات ، وهو الكامل في صفات السؤدد ؛ فقوله : (أحد) نفي النظير والأمثال وقوله : (الصمد) إلبات صفات الكمال وقوله : (لم يلد ولم يولد) نفى الصاحبة والعيال (ولم يكن له كفواً أحد) نفى الشركاء لذي الحلال .

<sup>(</sup>١) راجع : أسد الغابة جـ ٣ ص ١٤١ .

<sup>(</sup>٢) راجع : سنن النرمذي (كتاب ثواب القرآن وفضائله ) .



# ٩

### بسم الله الرحمن الرحيم

(قل أعوذ برب الفلق . من شر ما خلق . ومن شر غاسق إذا وقب . ومن شرّالنفائات في العنقلد . ومن شر حاسد إذا حسد) فمعنى أعوذ أعتصم والتجيء وأتحرز ؛ وتضمنت هذه الكلمة مستعاذاً به ومستعاذاً منه ومستعيداً .

فأما المستعاذ به فهو الله وحده رب الفلق الذي لا يستعاذ إلا به ، وقد أخبر الله عمن استعاذ بخلقه أن استعاذته زادته رهقاً ، وهو الطغيان فقال : (وأنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من الجن فزادوهم رهقاً)(١).

والفلق هو بياض الصبح إذا انفلق من الليل وهو من أعظم آيات الله الدالة على وحدانيته.

وأما المستعيذ فهو رسول الله صلى الله عليه وسلم وكل من اتبعه إلى يوم القيامة .

<sup>(</sup>١) الآية : ٦ من سورة الجن ، وقد سبق تفسرها .

وأما المستعاذ منه فهو أربعة أنواع :

الأول : قوله : ( من شر ما خلق ) وهذا يعم شرور الأولى والآخرة ، وشرور الدين والدنيا .

الثاني : قوله : ( من شر غاسق إذا وقب ) والغاسق الليل إذا وقب أي أظلم ودخل في كل شيء ، وهو محل تسلط الأرواح الخبيثة .

الثالث: (شر النفائات في العقد ) وهذا من شر السحر فإن النفائات السواحر التي يعقدن الخيوط؛ وينفثن على كل عقدة حتى ينعقد ما يردن من السحر ، والنفائات مؤنث أي الأرواح والأنفس لأن تأثير السحر إنما هو هو من جهة الأنفس الخبيئة .

الرابع : (شر حاسد إذا حسد) وهذا يعم إبليس وذريته لأنهم أعظم الحساد لبني آدم أيضاً .

وقوله (إذا حسد) لأن الحاســد إذا أخفى الحسد ولم يعامل أخاه إلا بما يحبه الله لم يضره ولم يضر المحسود .

# نَفِيلُنْ رَسِورَةِ النِّسِولَةِ النِّسِولَةِ النِّسِولَةِ النِّسِولَةِ النَّسِولَةِ النَّسِولَةِ النَّسِولَةِ

وقال أيضاً الشيخ محمد رحمه الله :

بسم الله الرحمن الرحيم

وأما قوله : (قل أعوذ برب الناس )(١) فقد تضمنت أيضاً ذكر ثلاثة :

الأول : الاستعاذة وقد تقدمت .

الثاني: المستعاذ به .

والثالث : المستعاذ منه .

فأما المستعاذ به فهو الله وحده لا شريك له رب الناس الذي خلقهم ورزقهم ودبرهم ، وأوصل إليهم مصالحهم ومنع عنهم مضارهم .

(ملك الناس) أي المتصرف فيهم وهم عبيده ومماليكه ، المدبر لهم كما يشاء الذي له القدرة والسلطان عليهم ، فليس لهم مسليك يهربون إليه إذا دهمهم أمر ؛ يخفض ويرفع ويصل ويقطع ويعطي ويمنع .

(إله الناس) أي معبودهم الذي لا معبود لهم غيره فلا يُدْعَى ولا يُرْجى ولا يَخْلُقُ إلا هو، فخلقهم وصورهم وأنعم عليهم وحماهم

<sup>(</sup>١) قوله تعالى: (قل: أعوذ برب الناس . ملك الناس . إله الناس.من شر الوسواس الخنّاس . الذي يوسوس في صدور الناس . من الجينّة والناس ) .

مما يضرهم بربوبيته ، وقهرهم وأمر هم ونهاهم ، وصَرَّفهم كما يشاء بملكه ، واستعبدهم بالهيبة(١) الجامعة لصفات الكمال كلها .

وأما المستعاذ منه فهو الوسواس ؛ وهو الخفي الإلقاء في النفس ؛ إما بصوت خفي لا يسمعه إلا من ألقي إليه ، وإما بصوت كما يوسوس الشيطان إلى العبد .

وأما الخناس فهو الذي يخنس(٢) ويتأخر ويختفي : وأصل الخنوس الرجوع إلى وراء ، وهذان وصفان لموصوف محلوف وهو الشيطان ، وذلك أن العبد إذا غفل جثم على قلبه وبذل فيه الوساوس التي هي أصل(٣) الشر؟ فإذا ذكر العبد وبه واستعاذ به خنس .

قال قتادة: الخناس له خرطوم كخرطوم الكلب ، فإذا ذكر العبد ربه خنس، ويقال: رأسه كوأس الحية يضعه على ثمرة (١) القلب بمنيه و بحدثه، فإذا ذكر الله خنس ؛ وجاء بناؤه على الفحال الذي يتكرر منه فإنه كلما ذكر الله انخنس ، وإذا غفل عاد .

وقوله: ( من الجنة والناس) يعني أن الوسواس نوعان إنس وجن ، فإن الوسوسة الإلقاء الخفي لكن إلقاء الإنس بواسطة الأذن والجني لا يحتاج لا يحتاج إليها ، ونظير اشتراكهما في الوسوسة اشتراكهما في الوحي الشيطاني

<sup>(</sup>١) في س و بالإلهية ) .

<sup>(</sup>۲) في س « بخنس و يختفي ، فقظ .

<sup>(</sup>٣) هنا بياض في س.

<sup>(</sup>٤) في س و ثغرة ي .

في قوله: (وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً شــياطين الإنس والجن يوحي بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً ولو شاء ربك ما فعلوه فذرهم وما يفترون )(١) والله أعلم .

والحمد لله أولا وآخراً وظاهراً وباطناً ، وصلى الله على محمد وآله وصحبه وسلم .

آخر ما وجدنا من كلام الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى ورضى عنه وكرمه آمين .

(۱) سورة الأنعام : الآبة : ۱۱۲ .

## مراجع

## نخريج الأحاديث والهوامش والتعليقات

#### أولا: كتب السنة:

- ١ صحيح البخاري : (محمد بن إسماعيل ت٢٥٦ ه).
  - ٢ صحيح مسلم: (مسلم بن الحجاج ت ٢٦١ ه).
- ٣ ـ سنن أبي داود : (سليمان بن الأشعث ت ٧٧٥ هـ) .
  - ٤ ـ سنن الترمذي : (محمد بن عيسي ت ٢٧٩ ه).
    - سنن النسائي: (أحمد بن شعيب ت ٣٠٣ ه).
  - ٣ ــ سنن ابن ماجه: (محمد بن يزيد ت ٢٧٥ هـ).
    - ٧ ـــ موطأ مالك : (مالك بن أنس ت ١٧٩ هـ).
      - ٨ = مسند أحمد ( أحمد بن حنيل ت ٢٤١ ه ) .
  - 🔻 📖 سنن الدارمي ( عبد الله بن عبد الرحمن ت ٢٥٥ هـ ) .
    - ١٠ \_ سنن البيهقي : (أحمد بن الحسين ت ٤٥٨ هـ).
      - ثانياً: ما يتصل بأحاديث السنة ورجالها:
- ١١ ــ الأحاديث الضعيفة والمرضوعة ، محمد ناصر الدين الألبــاني ،
   المكتب الإسلامي .

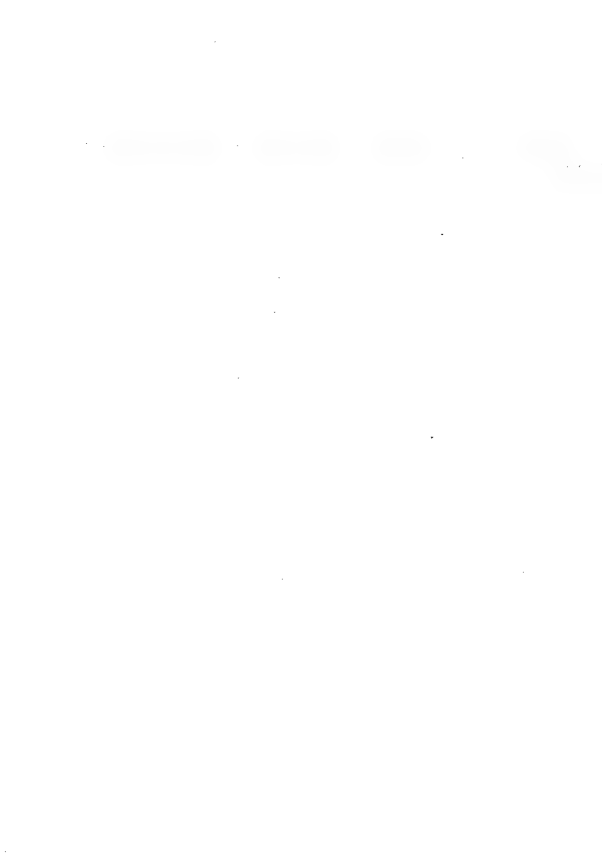
- 17 تهذیب التهذیب لابن حجر العسقلانی : (شهاب الدین أحمد بن علی ت ۸۵۲ ه) دار صاد . بروت .
- 17 فتح الباري شرح صحيح البخاري لابن حجر العسقلاني ، دار المعرفة بروت .
- ١٤ الفوائد المجموعة في الأحاديث الموضوعة ، للشوكاني : (محمد ابن على ت ١٢٥٠ هـ) طبع بروت .
- ١٥ كشف الخفاء ومزيل الإلباس ، لإسماعيل بن محمد العجلوني
   ت ١١٦٢ ه ، دار إحياء التراث العربي ببروت .
- ١٦ كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ، لعلاء الدين على المتقى
   الهندي ت ٩٧٥ هـ ، مكتبة التراث الإسلامي بحلب .
- ۱۷ میزان الاعتدال فی نقد الرجال ، لأبی عبد الله محمد بن أحمد الذهبی
   ت ۷٤۸ ه ، دار إحیاء الکتب العربیة .

#### ثالثاً: كتب التفسر:

- ۱۸ تفسير الطبري ، لأبي جعفر محمد بن جريو ت ۳۱۰ ه ، مطبعة مصطفى البابي الحلبي بمصر .
- 19 تفسير القرطبي ، لأبي عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري (ت 7٧١ هـ) مطبعة دار الكتب المصرية .
- ۲۰ فسير ابن كثير ، لإسماعيل بن كثير القرشى ت ٧٧٤ ه ، المكتبة
   التجارية الكبرى بمصر .

### رابعاً : كتب السبرة والتاريخ والتراجم :

- ۲۲ ــ تاريخ ابن غنام (روضة الأفكار والأفهام) الشيخ حسن بن غنام
   (من تلاميد الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله) ، تحقيق
   الدكتور ناصر الدين الأمد ، مطبعة المدني بمصر .
- ٢٣ حلية الأولياء وطبقات الاصفياء ، لأبي نعيم أحمد بن عبد الله
   الأصبهاني (ت ٤٣٠هـ) ، مطبعة السعادة بمصر.
- ٧٤ سيرة النبي صلى الله عليه وسلم ، لأبي محمد عبد الملك بن هشام
   ت ٢١٨ ه ، تحقيق الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد ، دار الفكر .
   بروت .
- ٧٥ ــ المعارف لأبي محمد عبد الله بن مسلم بن قتيبة ت ٢٧٦ ه ، المطبعة الشرقية بمصر .
- ٢٦ ــ وفيات الأعيان ، لأحمد بن محمد بن خلكان ت ٦٨١ ه ، مطبعة النهضة المصرية .
  - (....وأيضاً :
- ۲۷ فوات الوفيات والذيل عليها ، تأليف محمد بن شاكر الكتبي
   ۳۷ ه ، تحقيق الدكتور إحسان عباس ، دار صاد بروت) .
  - خامساً: كتب اللغة:
- ۲۸ ـــ لســـان العرب لابن منظور (محمد بن مكرم ت ۷۱۱ هـ) طبع بىروت .
  - . . . . وذلك إلى جانب :
- ۲۹ معجم البلدان لياقوت الحموي (ت ٢٧٦ه) طبع بيروت .
   وبعض رسائل الشيخ محمد بن عبد الوهاب الأخرى مثل (رسالة كشف الشبهات) .



# فهرس المحتوى

| المسفحة    | المهضسوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| o- *       | تقدیم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 14- Y      | سورة الفائحة الفائحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 17 -33     | سورة البقرة البقر |
| 01 - 10    | سورة آل عمران تا عمران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| W- 04      | سورة الأنعسام الأنعسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| V4- 14     | سورة الأعراف الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 1 · · - A1 | (قصة آدم وإبليس)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 117-1-1    | تكملة تفسير سورة الأعراف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 116-114    | سورة يونس يونس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 177-110    | سورة هود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 144 - 144  | سورة يوسف نند وردة يوسف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 144-114    | سورة الحجسر ند الحجسر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| YYY=144    | سورة النحسل النحسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 70 - 749   | سورة الكهف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 107-17     | (قصــة موسى والخضر)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

### المركز الأسلمي للطباعة والنشر 193 في الأقرام ، العرم

## مؤلفات الشتينخ الإمام



صَنفهَا وَأَعَدَهَا لِلنصَيْخِيحُ تَمْهَيْكَ الطَّبْهِا

و. ستيجاب

و. محربلت اجي

عبد لعربين زمدالروي

القسم الرابع

### بست مالله الرحن الرحيث



بعد أن تقرر أن تعقد جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية مؤتمراً باسم الشيخ محمد بن عبد الوهاب – شكلت أمانة للإعداد لهذا المؤتمر وتقديم تصور مفصل عنه ثم وضعه موضع التنفيذ .

وقد بدأت الأمانة عملها بتحديد الهدف العام للمؤتمر بأنه التعريف بالشيخ وتجلية حقيقة دعوته على مستوى العالم الإسلامي ، وكشف الشبهات التي أثيرت حولها في بعض البلدان الإسلامية وفي ظل ظروف تاريخية معينة .

وفي سبيل تحقيق هذا الهدف – بصورة علمية صحيحة – رأت الأمانة ضرورة جمع كافة ماكتبه الشيخ من مؤلفات ، وتحقيق نسبتها إليه ، وتوثيقها ثم نشرها في طبعة خاصة باسم الحامعة ، لترسل نسخ منها بعد ذلك إلى الهيئات والباحثين الذين ستوجه إليهم الدعوة للإسهام في المؤتمر .

وقد راعت الأمانة في ذلك أن كثيراً من الباحثين في البلدان الإسلامية لا تتوافر لديهم مؤلفات الشيخ وآثاره العلمية مما يكون له أثر واضح بلا شك في قصور أو نقص أو خطأ بعض ما قد يكتبونه عن دعوة الشيخ ، ومن ثم فلا بد أن تتوافر لديهم آثار الشيخ الصحيحة بصورة موثقة حتى يمكنهم التعرف على حقيقة دعوته والكتابة الموضوعية العلمية عنها .

ومن ثم انطلقت الأمانة تجمع كل ما تيسر لها من مؤلفات الشيخ المطبوعة والمخطوطة وتبحث عنها في كافة مظامها عند أفراد من أسرة الشيخ ، وفي المكتبات العامة والحاصة في أنحاء المملكة وخارجها .

وفي هذا المجال نشر بصفة خاصة إلى المجموعة الكبيرة من مخطوطات مؤلفات الشيخ التي وجدت في المكتبة السعودية بدخنة بالرياض ، وقد قامت الأمانة بتصوير هذه المخطوطات . كما قامت باستحضار نسخ من مؤلفات الشيخ المطبوعة وذلك بطريق الشراء والهبة ، وبطريق الاتصال الشخصي والاستعارة من الأفراد والهيئات بالنسبة لبعض المطبوعات التي يقل وجودها أو يندر .

وأيضاً قامت الأمانة بنشر وإذاعة إعلان ترجو فيه من يملك شيئاً مخطوطاً من مؤلفات الشيخ أن يتقدم به إليها . كما قامت بإرسال رسائل بنفس المعنى إلى عدد كبر من الشخصيات ذات الصلة في داخل المملكة وخارجها .

وأيضاً قامت بالاتصال الشخصي ببعض الأفراد الذين لهم اهتمام خاص بالشيخ ودعوته ومؤلفاته أو كتبوا فيها شيئاً ذا قيمة .

كما قام بعض أعضاء الآمانة في إجازة صيف ١٣٩٦ ه (١٩٧٦ م) بمراجعة المكتبات الهامة في مصر وغيرها للتعرف على ما قد يكون للشيخ فيها من مؤلفات ثم العمل على استحضار ما ييسر للأمانة مهمتها من هذه المؤلفات.

- ... ومن حصيلة ذلك كله تجمعت في أمانة المؤتمر نسخ كثيرة من مؤلفات الشيخ مطبوعة ومخطوطة وفي صورة ميكروفيلم . فألفت من بين أعضائها لحنة لتصنيف هذه المؤلفات ، تضمنت مهمتها ما يلى :
- (أ) النظر في كل مؤلف مطبوع أو مخطوط والاستيثاق من أنه حقاً من مؤلفات الشيخ.
- (ب) حصر الموجود من نسخه المطبوعة والمخطوطة ووصف كل نســخة .
- (ج) تسجيل القسم الذي يوضع فيه ( العقيدة الفقه السيرة الرسائل) .
  - وأيضاً ألفت عدة لجان للتصحيح تضمنت مهمتها ما يلي :
- (أ) مقابلة النسخ المخطوطة والمطبوعة من كل مؤلف بعضها على بعض ، للحصول على نسخة كاملة متكاملة هي التي تعد للطبع .
  - (ب) ترقيم الآيات ، وذكر سورها ، وضبطها شكلا .
- (ج) وضع علامات الترقيم والبدء بالفقرات وإبراز العناوين حسب النظام الحديث في الكتابة والطبع .
- (د) تحقيق الأمر في صحة نسبة المؤلفات التي تقدم لجنة التصنيف شكاً حول صحة نسبتها .
- وقد حرصت أمانة المؤتمر على أن تؤلف كل لجنة من لجان التصحيح من العلماء المتخصصين ذوي الصلة الوثيقة بنوع وطبيعة المؤلف الذي يراجعونه،

كما حرصت على أن تجمع كل لجنة عدداً من العلماء ذوي الحبرات المتكاملة في مجموعها من حيث صلتها بمهمة التصحيح وإتقانها قدر الاستطاعة . وفي هذا استعانت الأمانة ببعض العلماء ذوي الخبرة من غير أعضائها .

... وبعد فهذه مؤلفات الشيخ تقدمها أمانة المؤتمر متكاملة موثقة كأول ثمرة من ثمار تكوينها وعملها . وقد قصدت بجهودها تجلية حقيقة دعوة الشيخ وتيسير الاطلاع عليها ومراجعتها من مجموع ما كتبه دون إضافة أو حذف أو تعليق ، لتتبح للدارسين المنصفين الباحثين عن الحقيقة في ذاتها أن يصلوا إليها بأوثق طريق ، بعيداً عن كل تزييف أو تشويه أو ادعاء باطل يحاول صاحبه أن يلبسه ثوب الحق .

وترجو الأمانة أن تكون قد وفقت في عملها هذا كفاء ما بذلته من جهــود .

والله من وراء القصد ، وهو الهادي إلى خبر سبيل .

أمانة المؤتمر

\* \* \*